
فرهنگی دکتر مسعود انصاری -بنیادپژوهشهای علمی  

 

 

 اگر فردوسی نبود 

 پژوهشی متفاوت در احوال فردوسی بزرگ

 

 

 

 

 

 

 

 پژوهشگر و راوی: دکتر روزبه آذربرزین )روزبهانی( 



 پیشکش به ایران یار بزرگ هومر آبرامیان 

 

 

 

 

 

فرهنگی دکترمسعودانصاری-بنیاد پژوهشهای علمی  

فردوسی نبود اگر   

 پژوهشی متفاوت در احوال فردوسی بزرگ

 پژوهشگر و راوی: دکتر روزبه آذربرزین)روزبهانی(

 چاپ اول 

مادی  2728بهار   

هخامنشی  2579        

میلادی  2020        

 چاپ دوم  

مادی  2733بهار   

هخامنشی    2584        

   میلادی 2025      

بن مایه آزاد استاشاره به با آن حق چاپ نگاهداشته شده ولی بازگفت   



چرا مردم ما فردوسی را همپایه ی  شاعران دیگری که همدوره او بودند، 

نظیر رودکی ، شهید بلخی ، دقیقی ، فرخی سیستانی ، عنصری و  

ابوسعید ابوالخیر نمی دانند . فردوسی چه ویژه گی هائی  داشت که او  

متمایز کرد . چرا کتاب شاهنامه ی او فراتر از حماسه جایگاه والائی در 

ادب و فرهنگ ما پیدا کرد ؟ شاهنامه ای که چون رود پر خروش پس از  

هزار سال خس و خاشاک فرهنگ زمخت تازیان را با خود میبرد و نامش 

 لرزه بر تن دستار بندان اشغالگر تازی پرست می اندازد .  

براستی اگر فردوسی نبود ، ایرانی بجا مانده بود ؟ مهر میهن خواهی در  

کسی یافت میشد ؟ نشانی از زبان و فرهنگ ما باقی مانده بود ؟ هویت و  

شناسه ملی ما که برگ برنده مردم ما در پیروزی علیه اهریمنان تازی  

سم پرست است ، بیرنگ نشده بود ؟ آیا فردوسی زنده نگهدارنده ناسیونالی 

ملی ایرانی نیست ؟ آیا فریاد فردوسی پس از یکهزار سال که گفته : چو 

ایران نباشد تن من مباد ...... بدین بوم و بر زنده یک تن مباد ،  

 بزرگترین ، کوبنده ترین ، کار ساز ترین شعار مبارزاتی نیست ؟  

شاهنامه ، زنده کننده زبان پارسی نیست ، خود هستی وجودی فرهنگ 

گران سنگ ایران زمین است .خود فردوسی بزرگ و  برخی میگویند :  

شاهنامه زنده کننده عجم است ! من میگویم وقتی ما فردوسی را داریم ، 

عرب را چه قابل که کوس برابری فرهنگ بیابانیش را با فرهنگ ایران  

بزند ) بسی رنج بردم درین سال و سی .....عجم زنده کردم بد ین پارسی  

( . تا امروز کسی بیاد دارد که از دل ریگزار تمدنی سر بر آورده باشد ؟ 

دزدان تمدن ما ، یکهزار سال است که در مقابل شاهنامه ، علیرغم  

او یورشهای بی شمار شکست خورده اند . وقتی از فردوسی و شاهنامه 

 سخن میگوئیم ، سرا پای وجود ما غرق عزت و شکوه و سر فرازی 

1 



 میشود . آنچه در شاهنامه دیده ، حس و لمس میشود ، اوج و غرور است 

شاهنامه تنها کتابی است که مردم عوام و اندیشمندان به یک میزان آنرا 

دوست دارند . آیا تا کنون دیده و یا شنیده اید که اشعار سعدی و مولانا و 

حافظ را در قهوه خانه بخوانند . شاهنامه در انجمن های ادبی ، در  

دانشکده ادبیات و در فرهنگ خانه ها همان اعتبار و ارزش را دارد که 

در قهوه خانه ها دارد . شاهنامه روح مبارزه را در مردم ما زنده و  

 تقویت می کند .

هجری نام پر آوازه   620برای من ، مهم نیست که البنداری در سال 

فردوسی را منصور بن حسن نامیده و یا تاریخ گزیده نام دو تازی تاراج  

گر و ویرانگر را بر شاعر ملی ما نهاده است ) حسن بن علی ( .و یا در  

تذکره الشعرا دولتشاه و آتشکده آذر با نام حسن بن اسحاق بن شرف شاه 

شناسائی شده است . مهم آنست که ما فردوسی بزرگ را به استناد تاریخ  

سیستان و چهار مقاله عروضی ابوالقاسم فردوسی می شناسیم که در آن  

هیچ شکی نداریم . بزرگمرد حماسه سرای ایران در قریه باژ از ناحیه  

 طابران توس خراسان چشم بر جهان گشود .  

 

2 



 

 

 

 

 

 

3 



 

 

 

این است خانه فردوسی که چنین ویران شده و مهر ننگی ابدی را بر  

پیشانی ما ایرانیان زده است که پاک شدنی نیست . در کنار حافظ ایران و 

فرهنگ آن به آرامگاه امام تازی ، رضا نگاه کنید و آرزو کنید که زمین 

 دهان باز کند و تمامی ما را در خود جا دهد .  

 

 

 

 

 

 

 

4 



 

 گنبد طلای قبر امام تازی  

 

 

 

5 



 

 

با خواندن یک شعر از فردوسی در نسخه های معمول شاهنامه ، از اینکه 

 شاعر از مرز هفتاد سالگی گذشته است ، اطمینان حاصل می کنیم .

 چو سال اندر آمد به هفتاد و یک 

 همی زیر شعر اندر آمد فلک  

تنها در دو نسخه خطی شاهنامه ، یکی در کتابخانه لیدن هلند و دیگری  

کتابخانه استرازبورگ آلمان ، از هفتاد و شش سالگی فردوسی آگاه 

 میشویم : 

 کنون سالم آمد به هفتاد و شش 

 غنوده همی چشم میشارفش  

 در شعردیگر شاعر، عمر پر عزت او را در مرز هشتاد سالگی شاهدیم : 

 کنون عمر نزدیک هشتاد شد

6 



 امیدم بیکبار بر باد شد .  

هجری   401اگر به این شعر اتکاء کرده و سال پایان گرفتن شاهنامه را 

هجری چشم به جهان گشوده است .   325بدانیم ، فردوسی بزرگ در سال 

البته اگر نخواهیم به شعر آخر متکی باشیم و به اشعار او در شاهنامه 

 329، چهار سالی اضافه کرده و سال  325تکیه کنیم ، باید به رقم 

هجری را زاد روز حماسه سرای بزرگ ایران بدانیم .این بررسی  از  

آنجا به حقیقت نزدیکتر است که سال بر تخت نشستن سلطان محمود 

ساله بود ، لذا  58هجری است و در آن سال فردوسی  387غزنوی 

هجری متولد شده است . 329فردوسی در سال   

 بدانگه که بد سال پنجاه و هشت  

 جوان بودم و چون جوانی گذشت 

 بپیوستم این نامه بر نام اوی

 همه مهتری باد فرجام اوی 

 که باشد به پیری مرا دستگیر  

 خداوند شمشیر و تاج و سریر  

سال داشت ،  58اشعار بالا حکایت از آن دارد که زمانیکه فردوسی 

آوازه سلطان محمود و وزیر او ابوالعباس فضل بن احمد را شنید ونامه  

 بر آنها نظم کرد . 

فردوسی صاحب مکنت بود و از رفاه کامل بر خوردار . او در ده باژ با  

 شوکت می زیست :

 چو بودم جوان برترم داشتی  

7 



 به پیری مرا خوار بگذاشتی 

 بجای عنانم عصا داد سال  

 پراکنده شد مال و بر گشت حال  

از این اشعار و دیگر شعر های فردوسی به این حقیقت پی میبریم که او 

برای نوشتن شاهنامه و گذراندن عمر ، تمام سرمایه و ثروتش را از  

 دست داده و در پیری تهی دست شده است . 

 نه امید عقبی نه دنیا به دست 

 زهر دو رسیده بجانم شکست  

 دو گوش و دو پای من آهو گرفت  

 تهی دستی و سال نیرو گرفت . 

 

فردوسی سی و پنج سال از عمر خود را صرف زنده کردن فرهنگ 

 تاراج شده ایرانیان به دست اعراب کرد ، از شوکت و رفاه چشم پوشید و

8 



در آن زمان که بسیاری از شاعران با گرفتن صله و انعام به مجیز گوئی   

سلاطین و بزرگان مشغول بودند ، او به ایران و ایرانی می اندیشید .  

عرق میهن در او چنان قوی بود که فقر را چشید ولی از میهن پرستی اش 

چشم بر نداشت . فردوسی چنان درس میهن خواهی به ایرانیان داد که  

امروز پس از هزار سال تنها عامل پیروزی بر دستار بندان تازی پرست 

 بد کردار است . 

فردوسی کارشان سرودن مثنوی و قصیده و غزل های  شاعران همدوره 

عاشقانه بود . کارشان سرودن مسمط و ترجیع بند و رباعی ، دوبیتی و  

قطعه بود .کارشان مداحی و گرفتن صله بود . کارشان هجو و هزل بود . 

اگر شاهنامه بی همتاست ، بخاطر این است که مهمترین اثر حماسی  

جهان است . پس از فردوسی بزرگ ، باید بر کارهای مسعودی مروزی  

نیز ارج نهاد . در زمان فردوسی شعرای بزرگ درباری تنها به مداحی 

پادشاهان دل مشغول بودند . هر شاعر مداح وظیفه داشت تا در اعیاد و 

ایام رسمی و در فتح ها مجیز شاه را بگوید . در آمد دوم شاعران مدیحه  

 سرائی از افراد درباری بود. 

بذل و بخشش بیشمار سلاطین غزنوی به شاعران ، نقش وجودی و میهن 

پرستی فردوسی را بیشتر نمایان می کند و این فردوسی بود که با فقر  

 زیست ولی تسلیم نشد .  

در دربار سلطان محمود غزنوی سه مداح بزرگ وجود داشت : عنصری 

فرخی و منوچهری  و بیش از اینها رودکی و دقیقی در عهد سامانیان  ، 

یک تاز مدیحه سرائی بودند .رودکی بخاطر مدح گوئی از امیر نصر و  

وزیران او به ثروت زیادی دست یافت ، و بقول نظامی عروضی 

 هنگامیکه همراه نصر بن احمد از هرات به بخارا میرفت ، چهار سد شتر 

9 



می خوانیم : این شاعر  324او بود. در تاریخ سیستان رویه زیر بنه    

برای مدح گوئی از امیر ابو جعفر احمد بن محمد صفاری ده هزار دینار   

پول گرفت .   میان برخی از اشعار حماسی این شاعران با حماسه 

فردوسی بزرگ اختلاف فاحشی وجود دارد . حماسه این شاعران که 

ایران  رنگ تملق دارد بخاطر کشور گشائی ها ی پادشاهان اسلام زده 

محمود و مسعود غزنوی است .تصور مداحی آن زمان با امروز ایران و  

تعریف از آخوند دون پایه و پستی چون سید علی خامنه ای شرم آور است 

.  از رودکی به عنوان کسی که قصه ها را با مدح و دعا همراه کرد باید 

نام برد .این شاعر صله بگیر اعتراف می کند که چهل هزار درهم از  

امیر نصر ، پنج هزار درهم از امیر ماکان بن کاکی و شصت هزار درهم 

 از امرای مختلف سامانی گرفته است . 

 بداد میر خراسانش چهل هزار درهم 

 وزو فزونی یک پنج میر ماکان بود  

 وزاولیاش پراکنده نیز شصت هزار  

 به من رسید و بدان وقت حال چونان بود . 

به مسعود مروزی اشاره کردم . این شاعر نخستین کسی است که شروع   

به نظم روایات تاریخی و حماسی ایران کرد و شاهنامه ای را پدید آورد 

مطهر بن طاهر  که نشانی از آن نیست . در کتاب البدءو التاریخ ، نوشته 

 مقدسی در باره این منظومه یاد شده است . 

 نخستین کیومرث آمد به شاهی 

 به گیتی در گرفتش پیش گاهی

10 



 چو سی سال به گیتی پادشاه بود  

 کی فرمانش بهر جائی روا بود .

شاهنامه مسعودی مروزی در سالهای نخست سده پنجم هجری از شهرت 

 و اعتبار بر خوردار بود .

 

شاهنامه فردوسی گنجینه ای است که تمدن اساطیری و در مجموع سه 

هزار سال تاریخ ایران زمین را در بر گرفته است . هنر فردوسی کنار  

هم قرار دادن عشق به میهن ، حکمت ، فلسفه ، اصول جنگ ، یکتا 

پرستی ، تاریخ ، جغرافیا ، طب ، حقوق ، جامعه شناسی و..... میباشد .  

تنها هنر خلاقه بزرگی چون فردوسی میتواند با آگاهی از دانش آن زمان 

، از تمامی موارد بالا آنهم در راستای اعتلا ء و سربلندی ایران و ایرانی  

 سخن بگوید . 

بجرات میتوان فردوسی را رزم جوئی با تیغ برنده بر تکاوری تند پا  

تصور کرد که پیشاپیش و در راس فرماندهی قشون به جنگ اهریمنان 

 تازی شتافته و راه و روش رزم او در خلال شاهنامه به غیر از مسائل 

11 



فرهنگی مورد استفاده رزم آوران نظامی قرار گیرد . کدام فرمانده لایقی   

جز فردوسی توانسته سربازان میهن و مردم را چنان از درجه شهامت و  

از خودگذشتگی سیراب کند که آنها برای آب و خاک و شرافت و ناموس 

خود جانشان را فدا کنند . فردوسی در کمال سادگی قوانین جنگ را تعلیم  

میدهد . با اجرای دستور العمل های فردوسی با دست خالی میتوان به  

عامل فوران   ، فردوسی جنگ کسانی رفت که تا بن دندان مسلح هستند . 

. غیرتی که در تمام جنگها حرف اول و آخر را میزند   غیرت افراد است

. بهترین شاهد جنگهائی است که عشایر دلیر و دلاور ایران با دشمنان  

آب و خاک خود داشته اند . آنها با بیل و کلنگ و وسائل ابتدائی نبرد ، 

همواره بر دشمنان خود پیروز شده اند . چه نظام نامه ای جز شاهنامه در 

 دست عشایر ما بود که جنگیدن را به آنها آموزش دهد ؟  

در زمان رضا شاه بزرگ و فرزندش محمد رضا شاه ، نام فردوسی 

بزرگ از غبار نهصد ساله پاک و از زوایای فراموشی خارج گردید . 

بزرگداشت جشن هزارمین سال فردوسی قدمی بود بنیادی برای شناخت 

 هر بیشتر جهانیان از بزرگمرد تاریخ و فرهنگ ایران زمین .

به باور تمامی اندیشمندان اگر فردوسی در یکی از دشوار ترین برهه 

های تاریخی ، شاهنامه را نمی سرود ، امروز ما خود را ایرانی نمی  

دانستیم ، همانطوریکه مصری و شامی و سوری خود را عرب شناسائی  

 می کنند . این والائی را وامدار فرزانه توس هستیم .

آنچه فرهنگ ، تاریخ و دانش ایرانیان را میسازد بر چهار رکن استوار  

است . آنچه فردوسی بزرگ بر آن اصرار و پافشاری داشت در مرحله  

نخست خرد است . در دنیای شاهنامه ایرانی خردمند است و زمانیکه  

 ابرهای تیره بر آسمان ایران سایه می اندازد و مردم مسخ شده ما فریب 

12 



 برابری و برادری اسلامی را میخورند و بیگانگان بر سرزمین ما حکم

میرانند ، خروش فردوسی به منظور بیدار کردن مردم بگوش میرسد :   

 از آنروز دشمن بما چیره گشت 
 که ما را روان و خرد تیره گشت 

 از آنــروز ایـن خـانه ویــرانـه شد 
 که نان آورش مرد بــیـگـانه شد

 چو نـاکس به ده کـدخدایی کند
 کــشــاورز بـایـــد گــــدایــی کند 

یـزدان که گر ما خـرد داشتیم به   
 کجا این سـر انـجـام بد داشتیم

 بسـوزد در آتـش گـرت جان و تن
 به از زنـــدگــی کـردن و زیـسـتن 

 اگــر مـایـه زندگی بــنــدگــی است 
 دو صد بار مردن به از زندگی است 

 بـیـا تا بکوشـیـم و جــنـگ آوریم 
 برون سر از این بار نــنــگ آوریـم 

 

 

 

 

13 



 
 
 

 

در چهل سال گذشته بنا به سیاست دستار بندان بی وطن و تازی پرست ، 

ضدیت با فردوسی و اصولا فرهنگ ایران بعد ترسناکی بخود گرفت . 

تلاش اشغالگران میهن برای بیرنگ کردن اعیاد ملی و فراموش شدن 

شاهنامه بشکل غیر اخلاقی دنبال شد . آخوند خوب میدانست و میداند که  

 چگونه میتوان یک ملت را نابود و برده و بنده اختیاری اسلام حفظ کند .  

قدم نخست این بی وطنان گرفتن حافظه ملی و فاصله و شکاف انداختن  

بین مردم با پیشینه تاریخی شان است . در این روند شوم ، ایرانی هویت  

و شناسه خود را از دست میدهد و ملت ایران تبدیل به امت مسلمان  

میشود .در گام بعدی ، آخوند نابکار و ایادی توده ای و چپی و هم چنین 

ملی – مذهبی ها ، دانشمندان ایرانی و کتابهایشان را بی اعتبار جلوه داده  

و سعی بر خراب کردن آنها دارند . در این راستا میتوان به توده ای بی  

وطن ناصر پور پیرار ، سید حسین نصر ، احمد فردید و فریبکار بزرگ  

 علی شریعتی اشاره داشت . 

 

 

14 

https://www.facebook.com/ufi/reaction/profile/browser/?ft_ent_identifier=ZmVlZGJhY2s6Nzc5OTM5Mjk1MzU1Nzc1&av=100000639370110
https://www.facebook.com/ufi/reaction/profile/browser/?ft_ent_identifier=ZmVlZGJhY2s6Nzc5OTM5Mjk1MzU1Nzc1&av=100000639370110


 

نبود ، ادبیات  ناصر پورپیرار را باور این بود که اگر ادبیات عرب 

 پارسی لقلقه میگرفت !! 

سید حسین نصر نیز حاتم طائی وار تمامی دانشمندان و سخن سرایان ما  

 به جهانیان عرب شناسائی کرد . 

در مرحله بعدی آخوند تازی پرست ، بجای شاهنامه ، هجو نامه قرآن را  

تشویق می کند و ادعا دارد آنچه می خواهید در این کتاب انسان ساز 

!!!!!! مییابید . در راستای اینکار تاریخ گهر بار ایران زمین را از ذهن  

ما پاک و تاریخ سراپا جنگ و خون ریزی و اوهام و  مردم اسلام زده 

خرافات و ترتیب هم خوابگی های پیامبر زنباره ، گردنه زن ، جنایتکار  

و ضد بشر اسلام را گسترش میدهند . مبنای گاهشمار ما را به فرار 

محمد از مکه به مدینه تغییر میدهند ، و بدین سان بر مرگ و نابودی یک  

ملت پایکوبی کرده ، بر گرده بندگان و بردگان اختیاری اسلام سوار و 

سرمایه های ملی مردم ما را چپاول می کنند و مازاد آنرا به جیب گشاد  

 تروریست های عرب می ریزند . 

شاهنامه با دو گوهر هستی بخش شروع میشود : جان و خرد . اگر جان  

نباشد ، زندگی بی معنی است و اگر خرد نباشد ، خفت و خواری جای 

والائی را میگیرد . تلاش فردوسی بزرگ آنست که خرد را به ایرانیان  

 تفهیم کند . از دید فردوسی کسی که خرد ندارد ، ایرانی نیست . بی خرد

15 



آن شایستگی را ندارد که خود را ایرانی بنامد . برای این قبیل افراد   

میتوان از واژه انیرانی سود جست . پس از جان و خرد ، به بنیاد دیگر 

شاهنامه ، یعنی داد میرسیم ،و رکن چهارم آن مهر است . ارکان تشکیل  

دهنده شاهنامه را با هجو نامه قرآن مقایسه کنید و بعد بگوئید : به راستی 

 کدام یک از این کتابها مقدس هستند ؟ 

یکی از خیانت های بزرگ ملایان در ضدیت با فرهنگ ایران این است 

که آنها مجوز برای اجرای موسیقی ، خصوصا سنتی با اشعار فردوسی  

 را نمی دهند . 

 

قدر مسلم با مرور بر اشعار فردوسی بزرگ ، بدون هیچگونه تردیدی  

باید نوشت که فردوسی از مبانی جنگ و اصول آن آگاهی کافی داشته  

است . نقاشی میدان جنگ ، قشون کشی و صف آرائی مقابل دشمنان ، 

 آنهم با دقتی بی نظیر نمی تواند بر اساس ذهنیات باشد .  

فردوسی نظیر تمام ایرانیان دیگر که سوار کاری جزو عادات و 

 ورزشهای اصلی ایرانیان بوده ، به سوار کاری علاقه داشته و در این 

16 



 رشته از مهارت کامل بر خوردار . 

 

 

 

بار نام ایران  720کدام اثر ادبی در تاریخ ادبیات ما وجود دارد که در آن 

بار نام ایرانی و ایرانیان در آن ذکر شده باشد ؟ کدام نوشته در  350و 

 راستای میهن پرستی و عرق وطن میتواند با شاهنامه برابری کند ؟ 

عظمت ایران ، حافظ شئونات و فردوسی مظهر میهن پرستی ، عاشق 

استقلال کشور و سمبل سلحشوری بود . برای فردوسی شاه سمبل وحدت 

و یکپارچگی ایران بود . نکته ای که امروز پس از یک هزار سال بدان 

رسیده ایم . نکته ای که پس از از دست دادن شاه فقید با رگ و پی آنرا  

حس کردیم و چه دردا که امروز بر خی ها در قالب ژست های روشنفکر 

مآ بانه منکر آن هستند و در حالیکه به بدوی ترین ، عقب مانده ترین  

 حکومت جهان که همانا ولایت فقیه است تن در داده اند ، از گذاشتن به 

17 



زمین علم مخالفت با سیستمی که در طول هزاران سال میهن ما را حفظ    

کرد ، خود داری میورزند . برای فردوسی مقام شاه که حافظ استقلال و 

امنیت و یکپارچگی کشورش میباشد هم سنگ پیامبری چون اشو زرتشت  

 است که تمام فرامینش با خرد آمیخته است .

 چنان دان که شاهی و پیغمبری  

 دو گوهر بود در یک انگشتری  

 ازین دو یکی را همی بشکنی  

 روان و خرد را بپای افکنی 

فردوسی به عظمت ایران می اندیشید  واز اینکه  سرزمینش  تاراج  

وفرهنگش در سایه فرهنگ زمخت و بیابانی عرب بیرنگ  شده است  

 سخت آزرده بود .  

 جهان پر زبدخواه و پر دشمن است  

 همه مرز ما جای اهریمن است  

 نه هنگام آرام و آسایش است  

 نه روز درنگست و آرایش است  

 دریغ است ایران که ویران شود 

 کنام پلنگان و شیران شود 

 چو ایران نباشد تن من مباد 

 بدین بوم و بر زنده یک تن مباد 

18 



فردوسی به مردم میهنش عشق میورزید . در کلام او ستایش از مردم 

ایران موج میزند . در سخنان فردوسی سر کوفت به مردمانش جائی  

 نداشت . 

 هنر نزد ایرانیان است و بس 

 نگیرند شیر ژیان را بکس 

 همه یکدلاندو یزدان شناس 

 به گیتی ندارند از کس هراس  

 مرا ارج ایران بباید شناخت 

 بزرگ آنکه با نامداران بساخت 

در دیباچه بیژن و منیژه فردوسی بزرگ به آغاز نوشتن شاهنامه اشاره  

دارد که چگونه در نیمه شبی ، زمانیکه خواب بایستی به چشمان سراینده 

جوان یورش برد ، خامه بدست میگیرد و از همسرش می خواهد تا چراغ 

 افروخته و چنگ بنوازد تا شب بر او کوتاه گردد .

 گهی می گسارید وگه چنگ ساخت  

 تو گفتی که هاروت نیرنگ ساخت

 دلم بر همه کام پیروز کرد  

 شب تیره همچون گه روز کرد 

همسر فردوسی با نواختن چنگ داستان بیژن و منیژه را برای او بازگو  

می کند و فردوسی آنرا به نظم در می آورد و بدین سان شاهنامه متولد 

 میشود . تولدی خجسته و فرخنده که سند هویت و ملیت هر ایرانی است .

19 



فردوسی در آن شب چراغی را با کمک همسرش روشن کرد که هزار  

خورداریم . چراغی که هزاران بار  سال است ما ایرانیان از نور آن بر 

 دشمنان فرهنگ ایران خواستند آنرا خاموش کنند ، ولی نتوانستند .

 شاهنامه عامل بقای ملی و ضامن همبستگی استمرار هویت ایرانی شد .

شاهنامه خمیر مایه هستی ایران آریائی به دست توانای فردوسی در غم  

انگیز ترین دوران حیات ایران پا به صحنه تاریخ گذاشت و چون فرشته  

نگهبانی تا امروز باقی مانده است .فردوسی در سپیده دم تاریخ ایران  

مشعلی را افروخت که ایمان دارم تا شامگاه این تاریخ فروزان خواهد  

ماند . شاهنامه بارها در برابر یورش بیگانگان و بی مهری انیرانی های  

پشت به وطن کرده و مسخ شده ایستاده و از نابودی فرهنگ ما جلوگیری  

کرده است . در یورش اعراب بیابانگرد ، چندین روز تمام گرمابه های  

ایران با سوزاندن کتابهای کتابخانه های ما گرم میشد و با این سابقه و 

ضدیت عرب و تازی پرستان زنده ماندن شاهنامه که بر جای ماند به 

 لطفی میتوان تشبیه کرد که نصیب ایرانیان گشته است . 

در دوران پر شکوه ساسانی ، آثار بیشماری در رشته های مختلف هنر و 

ادب از قبیل معماری ، نقاشی ، موسیقی ، هنر های دستی ، شعر و نثر  

آفریده شد . کوشش های گسترده ای در زمینه های علمی و فلسفی  

صورت پذیرفت و بزرگترین و نخستین دانشگاه ایران جندی شاپورکه در  

زمره قدیمی ترین دانشگاه های جهان است  تاسیس شد .این دانشگاه با 

ساله ، یکی از قدیمی ترین دانشگاه های جهان بشمار میرود    1700قدمتی 

. اشاره به تاریخ گهر بار فرهنگ و ادب ایران زمین ازآن جهت مطرح  

پر افتخاری داشت و چگونه میشود که ایرانی بداند کی بود ، چه گذشته 

 تمام هستی اش به دست مشتی عرب بیابانگرد و بعدها تازی پرستان 

20 



 دستار بند و مفت خور بباد رفت . ملتی که از تاریخ خود نا آگاه باشد ، 

محکوم به تکرار آنست . بسیاری از گذشتگان این سرزمین سعی بر   

ساختن بنای فرهنگی و تمدن آنرا داشته اند و اگر ضعف و اشتباهی از 

آنها سر زده باید مورد عبرت ما قرار گیرد تا از تکرار چنین اشتباهی 

جلو گیری کنیم . نهصد سال ایرانی بی مهر نسبت به شاهنامه بخاطر  

تبلیغات دستار بندان بی وطن رغبتی نشان نمیداد که خوشبختانه در زمان  

شاهان پهلوی شاهنامه کتاب ایران ساز و فردوسی بزرگ ، قهرمان ملی  

ما گشت . تاریخ تمدن جهان  نمایانگر نقش ارزنده ایرانیان در علوم و 

فنون است  . ایرانی که فردوسی بزرگ از آن بر خاسته است ، مهد 

رستکاری بود . راهنمای فرد بزرگی چون فردوسی،  راستگوئی و د

گفتار نیک ، کردار نیک و پندار نیک بود . فردوسی از مذهب 

دروغگوی تازی بیزار بود . در آن زمان فردوسی فهمیده بود که ایران و 

ایرانی تنها یک دشمن واقعی دارد و آن اسلام است . واقعیتی که پس از  

هزار سال بسیاری از به اصطلاح روشنفکران ما قادر به درک آن نیستند  

. هدف فردوسی ریشه کن کردن زشتی هائی بود که تازیان به سرزمین  

ما آورده بودند . تلاش فردوسی پاک کردن فرهنگ گهر بار ما از نجاست 

فرهنگ ریگزار های حجاز بود . رسالت فردوسی مبارزه با بی وطنی  

بود ، با فساد و دروغگوئی بود . فردوسی می خواست با خرد به جنگ 

سیاهی های واپسگرایانه مذهب اسلام برود .فردوسی می خواست تا 

ایرانی از جهل و خرافه دوری کند . زمان زایش شاهنامه موقعی بود که  

شومش را در تمام ایران گسترانده بود .فرهنگ زمخت اسلامی سایه   

فردوسی شاهد نابودی تعالیم خرد جویانه و معنوی اوستائی و جایگرینی 

آن با اوهام و یاوه های هجو نامه قرآن بود .آن زمان که دیگر شاعران  

 صله دریافت کن دربار به کمند ابروی یار و مجیز گوئی از شاه می 

21 



پرداختند ، خروش فردوسی دگر گونه بود . در مناظره بین او و شاعران   

عسجدی و فرخی ( این   –دربار سلطان محمود غزنوی ) عنصری 

دگرگونی ذهنی را به روشنی می بینیم . دستمایه پیشنهادی شعر : ماه ،  

 گل و مژگان بود.

 عنصری : چون عارض تو ماه نباشد روش 

 عسجدی : مانند رخت گل نبود در گلشن  

 فرخی : مژگانت همی گذر کند از جوشن 

و پاسخ فردوسی در برابر سه شاعر که میبایستی مصرع دوم را تکمیل 

 کند چنین است : مانند سنان گیو در جنگ پشن . 

با بی مهری مردم ایران نسبت به فردوسی و حماسه جاویدانش شاهنامه ، 

سال  و شش  ایران هرگز به شکوه کهن خود دست نیافت و در چهل

زمامداری دستار بندان اشغالگر تازی پرست آخرین رمق هایش را از  

دست داد و جا دارد که جوانان دلاور و سلحشور ایرانی که گرد آرامگاه 

کوروش بزرگ گرد آمدند و با آن پادشاه بزرگ میثاق بستند به پیروی از 

افکار فردوسی بزرگ و با بیرون کردن انگل های مفت خور دستار بند و 

اسلام اهریمنی بار دیگر فر و شکوه ایران را به او باز گردانند . کاری  

کنند که فرهنگ ایران سمندر وار سر از خاکستر در آورد و بسوی  

 آزادگی ، پیشرفت و زایندگی پرو بال بگشاید . 

 چنین است پرگار چرخ بلند  

 که آید بدین پادشاهی گزند 

 ازین مار خواراهرمن چهرگان 

22 



 ز دانائی و شرم بی بهرگان  

 ازین زاغ ساران بی آب و رنگ 

 نه هوش و نه دانش ، نه نام ونه ننگ 

 نه گنج و نه نام ونه تخت و نژاد 

 همی داد خواهند گیتی به باد 

 گه زود آید این روز اهریمنی  

 چو گردون گردان کند دشمنی  

 شود خوار هر کس که بود ارجمند  

 فرو مایه را بخت گردد بلند 

 پراکنده گردد بدی در جهان 

 گزند آشکارا و خوبی نهان 

 به هر گوشه ای در ، ستمکاره ای 

 پدید آید و زشت پتیاره ای  

 نشان شب تیره آید پدید 

 زما بخت فرخ بخواهد برید  

 چنین است گفتارو کردار نیست 

 بجز اختر کژه در کار نیست 

 چو با تخت منبر برابر شود 

 همه نام بوبکر و عمر شود 

23 



 نه تخت ونه دیهیم بینی ، نه شهر 

 کز اختر همه تازیان را است بهر 

 چوروز اندر آید به روز دراز 

 شود شان سر از خواسته بی نیاز  

 نه تخت و نه تاج و نه زرینه کفش 

 نه گوهر ، نه افسر ، نه رخشان درفش 

 برنجد یکی ، دیگری بر خورد  

 به داد و به بخشش کسی ننگرد 

 ز پیمان بگردند و از راستی  

 گرامی شود کژی و کاستی 

 پیاده شود مردم رزم جوی  

 سوار آنکه لاف آرد و گفتگوی 

 کشاورز جنگی شود بی هنر 

 نژاد و بزرگی نیاید به بر  

 رباید همی این از آن ، آن از این  

 زنفرین ندانند باز آفرین  

 نهانی بتر ز آشکارا شود 

 دل مردمان سنگ خارا شود 

پسر بد اندیش گردد پدر بر   

24 



 پسر هم چنین بر پدر چاره گر 

 شود بنده بی هنر شهریار  

 نژاد و بزرگی نیاید بکار 

 به گیتی نماند کسی را وفا 

 روان و زبانها شود بر جفا 

 از ایران و از ترک و از تازیان 

 نژادی پدید آید اندر میان 

 نه دهقان ، نه ترک و نه تازی بود 

 سخن ها به کردار بازی بود  

 همه گنج ها زیر دامن نهند  

 بکوشند و کوشش به دشمن دهند 

 نه جشن و نه رامش ، نه گوهر ، نه نام  

 به کوشش زهر گونه سازند دام 

 زیان کسان از پی سود خویش 

 بجویند و دین اندر آرند پیش 

 بریزند خون از پی خواسته  

 شود روزگار بد آراسته  

 نباشد بها راز زمستان پدید 

 نیارند هنگام رامش نبید

25 



 ز پیشی و بیشی ندارند هوش 

 خورش نان کشکین و پشمینه پوش 

 چو بسیار ازین داستان بگذرد 

 کسی سوی آزاد گان ننگرد  

 همه دل پر از خون شود ، روی زرد 

 دهان خشک و لب ها پر از باد سرد  

 چنین بی وفا گشت گردان سپهر  

 دژم گشت ، و زما ببرید مهر  

 همان زشت شد خوب و شد خوب زشت 

 بشد راه دوزخ پدید از بهشت 

آنچه را که فردوسی بزرگ می دید و نسبت به آینده اش اظهار نگرانی 

میکرد ، ارزش چند بار خواندن دارد و تاسف بار این است که پس از  

هائی چون سید هزار سال پیش آگهی و اعلان خطر پشت به وطن کرده 

حسین نصر ، احمد فردید و علی شریعتی در زمانه حال به تازی پرستی 

خود افتخار می کنند و شریعتی بد کردار تازی پرست وصیت می کند تا 

کالبد غیر ایرانی و آلوده به نجاست اسلامی او در سوریه دفن شود . 

این سه تازی پرست ، شاه عباس صفوی است که  دردناک تر از پیشه 

خود را سگ آستان دژخیم محمد ، علی میداند . و افتخار شاهان اسلام  

قاجار این بود که جسدشان در عتبات عراق دفن شود.زده   

 سید احمد مهینی یزدی ) فردید ( تئوریسین خائن و بی وطنی بود که 

26 



راکه داشت سری بین ملل جهان در می آورد به صدر   57ایران سال   

اسلام و دروان جاهلیت عرب برد . این پشت به وطن کرده در سال  

خورشیدی نام فامیل خود را از مهینی یزدی به فردید تغییر داد   1318  

او مترجم و به اصطلاح روشنفکر تلقی میشد و او در  1320در سال 

او  به فرانسه رفته و تخم شوم غربزدگی در ذهن بی مایه  1326سال   

بود . به محض آمدن به  1334رشد کرد . سال بازگشت او به ایران 

ایران همسر دوم خود را که ایرانی بود انتخاب و همسر فرانسویش را با  

دو کودک طلاق داد . اوج فاجعه زمانی رخ داد که او مدرس دانشکده 

 ادبیات دانشگاه تهران و هم چنین فسادکده الهیات و معارف اسلامی شد .  

درست بر خلاف فردوسی بزرگ این دون صفت تازی پرست به تدوین  

فرهنگ اشتقای فارسی و عربی پرداخت . با انتشار کتاب توده ای بی 

وطن جلال آل احمد تحت فرنام غربزدگی که عنوانش اصطلاحی از احمد 

فردید بود ، مسخ شدگان اسلامی توجه بیشتری به او نشان دادند .جلال آل 

احمد با آشنائی بسیار سطحی اش از تاریخ و جامعه شناسی و آنچه که از  

حزب خائن توده و نیروی سوم آموخته بود ، کاری را کرد که شارلاتانی  

که عکس مار بر تخته سیاه کشید و با اشاره به نوشته مار از مردم عامی 

پرسید : کدام یک از اینها مار است و مردم عکس را نشان دادند ، کتاب  

را نوشت .جلال آل احمد با نوشتن کتاب غربزدگی خود را از   غربزدگی

چاله کمونیست بی وطن به چاه ویل اسلامی انداخت و لعنت ابدی را برای 

خود خرید .  با انتصاب تازی پرست وژنی چون سید حسین نصر به  

، احمد فردید که  1347ریاست دانشکده ادبیات دانشگاه تهران در سال 

اینک رتبه استادی یافته بود به جمع فرهنگ ستیزان پشت به میهن کرده  

 پیوسته ولی هنوز شهامت چاپ نوشته های مسموم خود را نداشت و 

27 



 1351بیشتر او را فیلسوف شفاهی شناسائی میکردند . او در سال  

به بحث و تزریق سم به ذهن مردم از  1355بازنشسته شد و در سال 

طریق تلویزیون ملی ایران پرداخت و همکار نا پاک او کسی نبود جز 

با مدرک اقتصاد صنعتی و آموزش   1322علیرضا میبدی ، متولد 

سال است در خارج از ایران به سرگرم  و شش  فیلمبرداری که چهل

کردن مردم مشغول است .فردید با شارلاتانی تام و خاص خود مبارزه با 

غرب و نهی غربزدگی را به اسلام و هجو نامه قرآن پیوند داد .  با  

خمینی دست های ناپاک فردید باز شده و او تربیونی بزرگ  پیروزی فتنه 

پیدا می کند .او در خانه اش جلسات هفتگی دایر می کند که تمامی در  

ضدیت با فرهنگ پارسی است .آنچه او مبلغ آنست ، اسلام است . درد  

دیروز ما این بود که ناپاکان فرهنگ ستیز در همه جا حضور داشتند . آن 

زمانی که پرویز خانلری بنیاد فرهنگ ایران را بر پا کرده بود ندانسته از  

این مهره دون صفت تازی پرست در خواست کرده بود تا برای بنیاد ، 

فرهنگ فلسفی بنویسد ! درد ما این بود که رئیس دفتر علیاحضرت فرح  

تازی پرست ضد ایرانی سید حسین نصر بود . غم ما این بود که رئیس 

دانشگاه مشهد ، جلال متینی و استاد آن دانشگاه علی شریعتی اسلام 

پرست بودند تاسف ما این بود که آخوند های چون بهشتی و با هنر 

 کتابهای درسی ما را می نوشتند .

 

 

 

 

28 



 

آن زمان که فردوسی شب ایران را با شاهنامه روشن کرد ، تازی پرستان 

 تصورش را نمیکردند که هزار سال این شمع نمردنی  خاموشی ندارد .

خراسان زاد گاه بزرگ توس ، جائی است که حماسه ملی ایران در آنجا 

پدید می آید ، دیار دلاوران پارت و این خراسان است که پس از یورش  

اعراب به ایران و تحمیل مذهب واپسگرا و ضد انسانی اسلام ، بیش از  

هر استانی در حفظ و تکوین شخصیت ایرانی دست داشته است و امروز  

صدای رستاخیز مردم ایران از کنار مزگت گوهر شاد ، فسادکده ای که  

رضا شاه بزرگ غائله آنرا خوابانید ، فریاد بر می آورند : رضا شاه  

روحت شاد . اگر تا دیروز شاهد نهضت های مقاومت علیه تازی ها 

بودیم ، امروز هم جرقه ی میهن خواهی و وطن دوستی از همان خطه 

دکی ایران گیر گردید . مردم خراسان زده شد و در ظرف مدت ان

حکومت بنی امیه را بر انداختند . زبان پارسی دری از آنجا پا گرفت و 

 عرفان ایرانی از آنجا بالید .  

شاهنامه ، سند هویت و ملیت ما سی سال  سرودن فردوسی بزرگ بر سر  

29 



سالگی به   60کار کرد . دو سوم عمر خود را در رفاه بسر برد ولی از  

بعد گرفتار نداری ، پیری و بیماری شد . زمانی که شاهنامه متولد شد ، 

هجری ( .  370فردوسی چهل ساله بود ، گویا پس از مرگ دقیقی ) سال   

میلادی   1010میلادی تکمیل میشود .و در سال  1003شاهنامه در سال 

به دست سلطان محمد غزنوی میرسد که این پادشاه اسلام زده قدر آنرا  

 ندانسته و فردوسی بزرگ سخت آرزده میشود .

 

 سلطان محمود غزنوی 

نیمه آخر دوران سامانیان است ، رژیم در حال فرو پاشی است ، وزیر  

کشی و سرکشی سرداران ، زد و خورد با آل بویه ، توطئه های درباری  

سال نخست عمر پر عزت   60و جنگهای داخلی و ناامنی بیداد می کند . 

فردوسی با شش امیر سامانی همراه است که نخستین آنها نوح بن نصر و 

آخرین آنها عبدالملک بن نوح بود . دروان سامانی را میتوان از لحاظ 

فرهنگی درخشان به حساب آورد . رودکی ، شهید بلخی ، دقیقی ، ذکریا  

 رازی ، ابوریحان بیرونی و بوعلی سینا به این زمان تعلق دارند . نکته 

30 



ای که کمتر مورخ و پژوهشگر به آن اشاره کرده و می کند این است که  

به هیچ وجه نبایستی شاهنامه را با نام سلطان محمود غزنوی اسلام زده 

پیوند داد ، کاری که بسیاری مرتکب این اشتباه شده اند . شاهنامه 

 فردوسی یکپارچه به تمدن سامانی تعلق دارد نه غزنویان . 

پژوهشگر و ادیب گرانقدر جناب آقای عباس اقبال از زوال و فرو پاشی 

سامانیان با اندوه یاد می کند : سقوط دولت سامانیان یکی از شوم ترین 

وقایع تاریخ ایران است ، چه از این تاریخ ، دیگر دست عنصر آریائی  

ایرانی از یکی از اصلی ترین قسمت های ایران که ماورالنهر باشد کوتاه  

شد و بر استیلای پی در پی ترکان و اجانب دیگر ، این کشور بزرگ که 

مهد ادبیات فارسی دری و موطن و مدفن جمع کثیری از بزرگان و 

فضلای ایرانی است از تصرف ایرانیان بدر رفت ، هم چنان که هنوز هم 

 خارج است . 

سامانیان را نسب به سامان خدات میرسد که از روستای سامان در 

نزدیکی سمرقند بوده و او از بازماندگان بهرام چوبینه است . سامان 

هجری نزد اسد بن عبدالله فرمانروای خراسان رفت   166خدات در سال 

و اسد او را مورد مهر قرار داده و حکومت بلخ را به او سپرد .سامان نام 

پسر خودرا اسد میگذارد و هنگامیکه مامون خلیفه عباسی در مرو بود ،  

او از دین زرتشتی بریده و به اسلام روی می آورد . اسد چهار پسر به 

اسامی زیر داشت : نوح ، احمد ، یحیی و الیاس . هنگامیکه مامون به  

خلافت رسید ، فرمانروائی خراسان را به سردارش غسان بن عباد داد و 

است بپاس خدماتی که پسران اسد ابراز داشته اند با آنها به رفق  از او خو

و مدارا عمل کند و غسان ، چاچ که شهری بود در اطراف رود سیحون 

در ترکستان که بعد ها توسط محمد تکش خوارزمشاه ویران شد را با 

فرسنگی سمرقند به یحیی ،  36اشروسنه که ایالتی بود در جنوب چاچ و   

31 



هرات را به الیاس و سمرقند و فرغانه که ناحیه ای در شمال شرقی   

اشروسنه بود به نوح و احمد سپرد . احمد هفت پسر داشت که نصر  

  250بزرگترین آنها و اسماعیل پسر ششم بود و خلیفه عباسی در سال 

هجری سر تا سر   261هجری حکومت سمرقند را به نصر  و در سال 

ماوراالنهر را به او واگذار کرد . نصر برادرش اسماعیل را به حکومت 

بخارا منصوب کرد . پس از مرگ نصر ، اسماعیل سمرقند را ضمیمه 

 قلمروخود در آورده و با استقلال بر سراسر ماوراالنهر فرمان راند . 

برخی از مورخین ، اسماعیل را بنیانگذار سلسله سامانیان میدانند . پس  

از درگذشت اسماعیل ، پسرش احمد بر جای او قرار گرفت که به سال  

هجری در حوالی رود سیحون به دست غلامان خود به قتل رسید .  301

نصر بن احمد هشت ساله ، پس از به قتل رسیدن پدرش بر اریکه  

پادشاهی تکیه زد . از نکات جالب در زندگی نصر بن احمد که در آن 

رودکی نقش دارد ، رفتن او به هرات  بوده که چون در آن دیار بساط 

عیش و طرب از هر لحاظ مهیا بود به مدت چهار سال در آن شهر بماند 

و از رفتن به بخارا چشم پوشید . امیران او که چهار سال بود از خانواده 

دند پنجهزار دینار به رودکی دادند تا این شاعر ، شعری  خود دور افتاده بو

بسازد و امیر را وادار به ترک هرات نماید و رودکی قصیده مشهوری  

 ساخت که با این بیت شروع میشد:

 بوی موی جولیان آید همی 

 یاد یار مهربان آید همی 

این قصیده چنان در نصر بن احمد موثر واقع شد که او بلافاصله هرات 

را ترک و به بخارا بازگشت .نصر در صله دادن به شاعران مشهور عام 

 و خاص بود . او برای به نظم کشیدن کلیله و دمنه ، هشتاد هزار درهم به 

32 



رودکی داد . این پادشاه ادب دوست و ادب پرور در پایان عمر به سل   

مبتلاء شده و سیزده ماه بستری گردید و نهایتا سل او را گشت . ) سال  

هجری ( .  331  

نوح بن نصر که معاصر فردوسی جوان است با روی کار آمدن ، آغاز 

گر انحطاط و فرو پاشی دودمان سامانی است . این پادشاه با وحشتی که 

از اهل تسنن و ترکان داشت در پی دلجوئی و رضایت آنها بود .  

بزرگترین اشتباه او دادن امور کشور به دست آخوند های آن زمان بود . 

وزیر او آخوندی بود بنام ابوالفضل محمد بن احمد سلمی ، ملقب به حاکم 

جلیل که کوچکترین دانشی در مورد سیاست و کشور داری نداشت . در 

زمانیکه مهندس مهدی بازرگان به نخست وزیری حکومت  57سال 

ملایان بر گزیده شد ، بی اختیار نام حاکم جلیل را برای مردم ایران  

دانشگاه که تنها دانش و عملکردش تغییر توالت تداعی نمود . این استاد 

های فرنگی شرکت نفت به سنگ مستراح ایرانی بود با گفتن داستانهای 

ملانصر الدین و موش و گربه عبید ذاکانی،  ایران را به ورطه سقوط در  

دامان دستار بندان تازی پرست کشاند . حاکم جلیل هم بجای کشور داری  

، شبانه روز نماز می خواند و دعا میکرد و کارش نوشتن کتابهای فقهی  

 بود که در آن نحوه رفتن به مستراح و ..... را نشان مسلمین دهد .  

نوح چهار پسر داشت که معاصران فردوسی بودند : عبدالملک ، احمد ، 

منصور و عبدالعزیز .آخرین پادشاه این سلسله عبدالملک بن نوح ، 

)ابوالفوارس( بود . سامانیان با اینکه یکصد و ده سال در قید 

فرمانبرداری از خلفای عرب بودند ولی رگ و ریشه ی ایرانی بودن خود 

را حفظ کردند . مذهب سامانیان سنی بود و طبقه روحانیت صاحب قدرت  

و نفوذ . ابن جوقل سامانیان را کریم الاصل می نامید ، زیرا به رسم 

 نسب سازی ، نژاد آنها به بهرام چوبینه میرسیده است .محمود غزنوی 

33 



غلام زاده ترک بر سریر کشور ایران تکیه زد . پدر محمود ، سبکتکین   

قرلق . مورخین قلم مزد بدست برای اینکه برای این غلامی بود از طایف 

غلام اعتباری کسب کنند ، با جعل شجره نامه نسب او را به یزد گرد سوم 

، شاه ساسانی بخیه زدند . شانس بزرگی که محمود غزنوی آورد این بود 

 که به قدرت رسیدن او مصادف با خلافت القادر بالله در بغداد بود .  

بر تخت نشستن محمود غزنوی را تنها میتوان در تاریخ کشورمان با به 

قدرت رسیدن غلام و رعیت زمان صفوی ، محمود افغان و هم چنین به 

 قدرت رسیدن آخوند بی مایه و دون صفتی چون خمینی مقایسه کرد . 

محمود غزنوی چنانچه میدانیم بر سامانیان که ولی نعمت او و خانواده اش 

بودند قیام کرده و آنگاه برادرش اسماعیل را که تائید شده پدرش بود کنار 

زده و با یاری القادر بالله امیر خراسان میشود .در آن زمان مشی اصلی 

سیاست القادر بالله دشمنی با فاطمیون مصر بود و هرکس را که پیرو  

مذهب شیعه می دید ، دست و پا بریده و سنگسار میکرد . این غلام زاده 

ترک در حقیقت پادوی خلیفه عرب بود وازچنین کسی که تا مغز استخوان  

مسخ شده اسلام  و نوکرعرب هاست ، نمی توان توقع داشت که به 

  میلادی منشوری 1041شاهنامه فردوسی بها دهد . القادر بالله در سال 

صادر کرد که بنام اعتقاد قادری مشهور است و در منشور مخالفان مذهب 

سنی کافر و فاسق شناخته شده و در ضمن خلفای راشدین بار دیگر مورد 

 تائید قرار گرفتند .  

 

 

 

34 



سلطان محمود غزنوی و خلیفه عرب ، القادر بالله در حالیکه هیچ  

کارشان بهم نزدیک شده اعتمادی بهم نداشتند ، برای پیشبرد سیاست و 

بودند . خلیفه تازی برای اینکه از طریق قدرت سلطان محمود ، فشار 

دیلمیان را بر خود کم کند و از خطر فاطمیون دور باشد خود را به 

سلطان محمود نزدیک کرده بود و از این سوی ، محمود نیز بخاطر  

داشتن پشتوانه برای مشروعیت بخشیدن به حکومت اسلامی خود نیاز به 

القادر داشت . سلطان محمود جنایتکار پس از کشتار دد منشانه مردم ری  

در نامه ای که برای خلیفه عرب فرستاد ، بشارت داد که سرزمین ری را  

از وجود کافران !!! پاک کرده است .اشتباه مدحش مجد الدوله دیلمی این  

بود که پس از مرگ مادرش سیده خاتون بخاطر گردنکشی لشکریانش  

بجای چاره اندیشی به محمود غزنوی متوسل شد و محمود که منتظر این  

فرصت طلائی بود ابتداء علی حاجب رابری را به حضور مجد الدوله  

فرستاد و در خفا به او دستور داد تا مجد الدوله را دستگیر کند . پیام بر 

حسن نیت و کمک به محض دیدن مجد الدوله او را گرفتار و به غل و 

هجری ( محمود وارد  420زنجیر انداخت . همان زمان ) ربیع الاول 

ری شد و کشتار آغاز کرد . پس از قتل عام مردم ری ، این تازی پرست 

ترک ، آهنگ قزوین و ساوه و آبه کرده و آنها را تسخیر نمود . در آن 

زمان حاکم اصفهان شخصی بود بنام علاء الدوله ابو جعفر محمد بن  

دشمن زیار کاکویه که پیش دستی کرده و در اصفهان خطبه بنام سلطان  

محمود خواند .  پس از خوش رقصی برای خلیفه تازی ، محمود به تاراج 

خزانه ی مجدالدوله دیلمی پرداخته و پانصد هزار دینار جواهر ، دویست 

و شصت هزار دینار پول نقد ، سی هزار دینار اشیاء زرین و سیمین و  

پنجهزار و سیصد جامه فاخر را به غارت برد . به دستور سلطان محمود  

 تمامی کتب معتزله ، فلسفی و رافضیان را درپای  چوبه ی دار آنها 

35 



سوزاندند . مابقی کتب نیز بر بار پنجاه شتر کرد و به خراسان فرستاد .   

خلیفه تازی نیز ، محمود را به لقب یمین الدوله و سپس کهف الدوله و  

 الاسلام مفتخر کرد !!  

سلطان محمود غزنوی با دانستن سرنوشت سامانیان که عامل زوال آنرا  

عدم اتحاد سیاست قاطع در کار دین میدانست ، به دین داری و اسلام 

دوستی شدیدا تظاهر میکرد . بخاطر این سیاست شوم ، برخورد سرد او  

را با فردوسی بزرگ که هر سطر نوشته اش فریاد ایران خواهی است ، 

میتوان درک کرد . سلطان محمود بطور دربست از مذهب سنی پشتیبانی  

کرد و تا آنجا که در توان داشت در بیرنگ کردن تفکر ملی که در زمان  

ساسانیان رشد کرده بود کوشید . این غلام زاده ترک ، آنچه برایش  

مطرح بود قدرت و ثروت بود . پیش از او زبان فارسی دری یک نشانه 

مه ای که پیش از شاهنامه فردوسی به نثر و یا نظم اش بود و پنج شاهنا

پدید آمده بود . دوران سامانیان ، زمان بازگشت هویت و ملیت ایرانی و 

پیدا شدن شناسنامه گم شده بود . پیش از فردوسی بزرگ ابوالموید بلخی ،  

مسعودی مروزی ، ابو علی بلخی دارای شاهنامه بودند که باید شاهنامه  

 ابو منصوری و گشتاسبنامه دقیقی را به آنها افزود . 

در آن زمان که هنوز گذر زمان نام و نشان ما را نگرفته بود ، جاذبه 

گذشته پر افتخارمان در حدی بود که سران حکومت های مختلف تلاش بر 

بافتن و ساختن شجره نامه های مجهول می کردند . سامانیان خود را به  

بهرام چوبین ، طاهریان خود را به رستم دستان ، صفاریان خود را به 

خسرو پرویز و حتی غزنویان ترک خود را به یزدگرد سوم پیوند داده 

بودند . چه درد بزرگی است که در تاریخ معاصر ایران ، شهبانوی ایران  

 زمین ، علیاحضرت فرح پهلوی خود رابه  امام حسن عسگری مقطوع 

36 



 النسل پیوند میدهد و سران تازی پرست جمهوری اسلامی که تمامی زیر 

بوته به عمل آمده اند و نشانی از والدین دون آنها نیست ، خود را به  

امامان تازی و سرداران عرب که هنری جز ویرانی ایران و کشتار اجداد 

 آنها نداشته اند ، بخیه میزنند . 

در زمان سامانیان آئین های کهن چون نوروز و سده و مهرگان با  

 تشریفات خاص و با شکوه بر گزار میشد .  

 

 

 

 فرخی سیستانی در بزرگداشت جشن فرخنده سده ، قصیده بلندی دارد 

 گر نه آئین جهان از سرهمی دیگر شود  

 چون شب تاری همی از روز روشن تر شود 

 روشنائی آسمان را باشد و امشب همی 

 روشنی از آسمان از خاک تیره بر شود

37 



 روشنی بر آسمان زین آتش جشن سده است  

 کز سرای خواجه با گردون همی همسر شود 

در خصوص برگزاری اعیاد ملی کار تا جائی پیش رفت که در بغداد که 

مرکز خلافت بود این مراسم با شکوه تمام بر گزار میشد و زمانیکه ملک 

شاه سلجوقی با وزیرش خواجه نظام الملک وارد بغداد شدند جشن سده با  

شکوه و جلال خیره کننده ای بر پا شد . در بغداد به هنگام جشن سده 

هزاران زورق که در آن شمع گذاشته بودند بر روی دجله رها میکردند .  

کاری که امروز آمریکائی ها دو هفته مانده به روز استقلال آمریکا )  

چهارم جولای ( در برخی از شهر ها که در آن دریاچه قرار دارد انجام 

میدهند و مردم آرزوی خود را بر زورقی کوچک که در آن شمعی روشن  

ته و به آب می اندازند .  است نوش  

امروز با استیلای تازی پرستان و پشت به وطن کرده های تازی پرست ،  

تلاش حقیر گونه ای از سوی آنان برای بیرنگ کردن جشن های ملی ما  

ایرانیان صورت گرفته و میگیرد که پایانش رو سیاهی آنهاست . دشمنان  

فرهنگ ایران باید دریافته باشند که آئین ها و آثار گذشته ایران ، رگ و 

پی مردمان ماست که تنها زمانی میتوان آنرا از بین برد و نابود کرد که 

 یک ایرانی پاک نهاد زنده نباشد . 

 چو ایران نباشد تن من مباد 

 بدین بوم و برزنده یک تن مباد 

دستار بندان اشغالگر باید دریافته باشند که ایرانیت جزو ذات هر ایرانی  

است که دور افکندنی نیست . حساب انیرانی های پشت به وطن کرده که  

 حلبی را با طلا عوض کردند جدا است . آنهائی که از راه فردوسی 

38 



بزرگ بیرون رفته و به خاکی زده اند ، تنها دارای یک ذهنیت کور و  

ترسو هستند که وجدان نا آگاه آنان هم چنان از آنها برده و بنده اختیاری  

 اسلام ساخته است .  

با به قدرت رسیدن سلطان محمود غزنوی ، صف بندی دو گروه ملی گرا  

و تازی پرست در مقابل هم شکل جدی گرفت . همانطوریکه اشاره کردم 

، سامانیان تمایل به ملی گرائی داشتند ولی محمود بیشتر به دنبال استحکام 

بخشیدن به پایه های تخت خود بود . او میبایستی گذشته از مردم به 

نیروی سپاهیانش که نیاز به یک زمینه ی اعتقادی داشتند فکر میکرد . 

برای این غلام زاده ترک که خون ایرانی در رگهایش جاری نبود ، راه  

مطمئن انتخاب دین بود . کاری که بعدها سلاطین صفوی کردند و ایران 

 را از چاله در آورده و به چاه انداختند .  

سلطان محمود غزنوی در آخر عمر به بیماری سل مبتلا ء شد و در  

هجری در غزنین وفات یافت . سلطان  431ربیع الاول سال  23تاریخ 

اسلام پناه و تازی پرست به تاراج گری شهره عام و خاص بود . در  

یورش به هندوستان به منظور صدور اسلام ، غنائم بسیاری با خود به 

 ایران آورد . 

بررسی زندگی خصوصی محمود غزنوی این واقعیت را نشان میدهد که  

چه نامهری ها از سوی این غلام زاده ترک بر فردوسی روا شده است .  

د شاعر صله ستصور اینکه در دربار این پادشاه عرب پرست ، چهار 

بگیر که تنها به مدح و ستایش او می پرداختند وجود داشته باشد و بزرگی  

چون فردوسی با آنها در افتاده و فریاد ایران خواهی ، نه محمود خواهی  

سر دهد . به شاعران نام آور این دوران اشاره ای دارم : عنصری بلخی 

 ، فرخی سیستانی ، عسجدی مروزی ، زینبی علوی ، منشوری سمرقندی 

39 



، کسائی مروزی و غضایری رازی . محمود غزنوی نه تنها قدرت   

شاهنامه فردوسی را داشت و نه تحمل ایران پرستی و اسلام ستیزی   درک

فردوسی را . محمود غزنوی در صدد کشتن فردوسی بر آمد و فردوسی  

از توطئه او آگاه و فرار نمود . سلطان محمود ، پیش از فردوسی حکم 

قتل ابوریحان بیرونی را بجرم کفر صادر کرده بود که با میانجیگری ابو  

نصر مشکان دبیر سلطان از مرگ رهائی یافت . ابوعلی سینا و ابو سهل 

مسیحی که از تعصب محمود به اسلام بیم داشتند به آل زیار و آل بویه 

 پناه بردند . 

سلطان محمود که مذهب حنفی داشت بر باور خود چنان تعصب پیدا کرد  

که دیگر باوران را با اتهام قرمطی گرفته و می کشت . این غلام زاده  

ترک در ستیز با فرهنگ گهر بار ایران بسیاری از کتابخانه ها را به آتش  

کشید . او فرستاده خلیفه فاطمی را بشکل مدهشی به قتل رساند . تهمت و 

دروغگوئی اسلامی به این پادشاه جبار سرایت و او با  انگ و تهمت کافر  

و بی دین مخالفان خود را می کشت و دارائی آنها را ضبط میکرد . 

محمود ، غلام زاده ترک ، درست مثل آخوند های دربارش جاه طلب ،  

پول دوست و آزمند بود . او بنام بسط اسلام ولی در حقیقت برای غارت  

ان بکرات بدان کشور لشگر کشی کرد . آنچه وزیر نخست این پادشاه هندی

، ابوالعباس فضل بن احمد اسفراینی در خصوص حفظ فرهنگ ایران  

بکار برد و به دستور او زبان فارسی در دیوان شاه ترک جاری شد ، 

وزیر دوم او ابوالقاسم احمد بن حسن  میمندی که در تازی پرستی شهره  

بود بباد داد . او بود که دیوان سلطان محمود را به عربی بر گردانده و 

عامل مهمی در بی مهری سلطان محمود به فردوسی بود . البته میمندی  

چوب خوش رقصی های خود را خورده و مورد خشم سلطان محمود  

 قرار گرفت . به دستور شاه ، این وزیر تازی پرست و سر سپرده عربها 

40 



را گرفته و در یکی از قلعه های هندوستان زندانی کردند . پس از  

میمندی وزارت به ابو علی حسن بن محمد بن میکال مشهور به حسنک 

 وزیر رسید . 

 

 

فردوسی بزرگ فرمانروای سرزمین ادب پرور ماست . زبان او در  

درشتی حماسه بیداد می کند و عرق وطن و میهن دوستی او را در نامه  

 رستم فرخ زاد به برادرش میتوان دریافت :

 رهائی نیابم سرانجام ازین  

 خوشا باد نوشین ایران زمین 

این فردوسی است که بر دیگر شاعران پس از خود اثر گذار است . 

رسالت فردوسی بزرگ در احیای هویت و ایجاد مقاومت ملی و فرهنگی  

ایرانیان بر کسی پوشیده نیست . علیرغم این ویژه گی خاص خطوط  

اصلی رسالت او پنهان مانده و کمتر پژوهشگری بدانها اشاره نموده است 

 این ویژه گی ها عبارتند از : عظمت تاریخی ، هویت فرهنگی و قدمت

41 



 اساطیری که چون خاری به چشم تازیان و بازمانده های آنان فرو رفته و 

میرود . هزار سال است که اسلام در اغلب نوشته هایش به اساطیر   

سامی اشاره دارد . امروز تازی پرستان ایران ، خصوصا قلم و دوربین 

بدستهای جمهوری اسلامی بخاطر خوش رقصی ، زندگی یوسف و محمد 

و حسین و علی و سرداران خونخوار عرب را به نوشته و یا تصویر می 

 کشند ، در حالیکه فردوسی به اساطیر سرزمین خودش روی آورده است  

و عشق حفظ اعیاد ملی ما از هر سطر سروده هایش تراوش می کند .  

این فردوسی است که نشان میدهد ایرانیان حتی در نخستین صحنه های 

حیات انسان حضور دارند . هوشنگ ، دومین پادشاه پیشدادی روزی بر 

حسب اتفاق ، آتش را در اثر برخورد دو سنگ کشف می کند.او آهن را  

ازد  از دل سنگ خارا بر می کشد و با گداختن آن اره ، تیشه و تبر می س

. سپس از طریق حفر زمین ، آب به اراضی روان و کشاورزی آغاز می  

کند . این هوشنگ فردوسی است که پرورش حیوانات و بهره گیری از  

 گوشت و پشم آنها را به مردم آموزش میدهد .  

 یکی روز ، شاه جهان سوی کوه  

 گذر کرد با چند کس همگروه 

 پدید آمد از دور ، چیزی دراز  

 سیه رنگ و تیره تن و تیز تاز  

 دو چشم از بر سر ، چو دو چشمه خون 

 ز دود دهانش ، جهان تیره گون  

 نگه کرد هوشنگ با هوش و سنگ

42 



 گرفتش یکی سنگ و شد پیش جنگ 

 بر آمد به سنگ گران سنگ خرد 

 هم آن و هم این سنگ ، بشکست خرد 

 فروغی پدید آمد از هر دو سنگ 

 دل سنگ گشت از فروغ آدرنگ 

 نشد مار کشته ، ولیکن ز راز  

 پدید آمد آتش از آن سنگ ، باز  

 جهاندار ، پیش جهان آفرین  

 نیایش همی کرد و خواند آفرین  

 که او را فذوغی چنین هدیه داد  

 همین آتش آنگاه ، قبله نهاد 

 بگفتا فروغی است این ایزدی 

 پرستید بایدش اگر بخردی 

شب آمد ، بر افروخت آتش به کوه     

 همان شاه ، در گرد او ، با گروه 

 یکی جشن کرد آن شب و باده خورد  

 سده نام آن جشن فرخنده کرد 

 ز هوشنگ ماند این سده یادگار 

 بسی بادچون او دگر شهریار 

43 



سروده های فردوسی جهانیان را وامدار تمدن و اقداماتی می کند که چهره  

جهان را تغییر داده است . جمشید ، آخرین پادشاه پیشدادی علاوه بر یاد 

دادن پشم ریسی و پارچه بافی و دوختن جامه های رزمی و بزمی ، 

ساختن جنگ افزار های گوناگون و بر افراختن کاخ ها و گرمابه ها و 

بنیاد نهادن علم پزشکی و استخراج سنگهای قیمتی ، کشف عطر و تقسیم  

کردن جامعه به طبقات نظامیان ، دهقانان ، پیشه وران و روحانیون 

پیشتاز تمدن گرائی ایرانیان در جهان است . کیخسرو ، پادشاه کیانی از 

طریق جام جهان نما به شناسائی اختران و اسرار جهان می پردازد و این 

جامی است که در آثار ادبی بعد از شاهنامه با جام خسروانه ی   همان

جمشید مشتبه شده و جام جم زایش می یابد . فردوسی بزرگ نه تنها آتش  

هوشنگ شاه را با آتش موسی و تخت پرنده ی جمشید را با قالیچه  

حضرت سلیمان برابر می نهد ، بلکه مقام دو گانه ی شهریاری را با  

حشمت پیامبری موسی و سلیمان روبرو می کند و حتی دوران هفت صد 

ساله ی سلطنت جم را با عمر هزار ساله نوح ، رندانه سنجیده و با یک 

تیر دو نشان میزند . نخست اینکه منشاء اساطیری ایرانیان را از سامیان  

و عربها جدا ساخته و دوم اینکه با کشفیات ایرانیان ، تمدن پر شکوه ما  

را مقابل فرهنگ زمخت و بیابانی اعراب قرار میدهد . داستانهای  

شاهنامه قصه های هجو نامه قرآن را بیرنگ کرده و در گام بعدی به  

احیای عظمت تاریخی ایرانیان می پردازد . فردوسی بزرگ در بخش  

سوم شاهنامه به تاریخ راستین ایران اشاره دارد که تا امروز بخاطر  

بدخواهان تازی پرست پنهان مانده است . فردوسی عامل بر انگیختن حس 

غرور و سربلندی ایرانیان است . اعجاز شاهنامه در آنست که حتی در 

شرح شکست ها ، احساس ضعفی به خواننده کتاب دست نمی دهد . کافی 

 است که نامه داریوش سوم را پس از شکست به اسکندر بخوانید . اوج 

44 



 غرور ملی ، میهن خواهی و ارزش مردم برای پادشاهی چون داریوش 

سوم این بود که : تمام ثروت بیکران خود و پدرانم را در مقابل یک   

شرط به اسکندر پیشنهاد می کنم و آن شرط این است که دشمن فاتح از  

کشتار و اذیت ملت من  چشم بپوشد . کار داریوش سوم را با آخوند دون 

پایه ی چون روح الله خمینی که به مردم ایران زینهار داده بود و دیدیم که  

چطور دست به قتل عام آنها زد مقایسه کنید . کار فردوسی بزرگ در  

پیروزی و شکست ، تنها ابقای حس اعتماد به نفس در بین هم میهنان خود 

 است . 

هر سه بخش شاهنامه با یورش تازیان و استیلای اسلام پایان می یابد . در  

بخش اول ، ضحاک تازی بر جمشید ، شاه پیشدادی پیروز میشود . در 

بخش دوم ، امیر تازی کابل که از نواده های ضحاک است به همدستی و 

خیانت شغاد ، برادر ناتنی رستم ، جهان پهلوان ایران زمین را به چاه 

انداخته و هلاک می کند و در بخش سوم ، عمر بن خطاب ، دومین خلیفه 

اسلام بر یزدگرد سوم ، آخرین شاه ساسانی چیره میشود . شوربختانه  

مردم ما طوطی وار ضرب المثلی که دشمنان آب و خاک و فرهنگ ما 

جا انداخته اند را " شاهنامه آخرش خوش است " را بدون کوچکترین  

می آورند . تعمقی به زبان   

رسالت بزرگ فردوسی ، ایجاد هویت واحد فرهنگی در اقوام ایرانی است 

. وسیله برنده و کارساز او زبان پارسی است . با پیدایش حزب سرسپرده 

توده ، دشمنی با هویت فرهنگی ایرانیان به منظور تکه پاره کردن این 

سرزمین شروع شد و امروز پشت به وطن کرده هائی چون اسماعیل  

نوری علاء به منظور شوم ، به گویش های محلی ، بیشتر از زبان واحد 

 فارسی  که عامل انسجام و وحدت ملی مااست ، اهمیت میدهند . در 

45 



آمریکا بالغ بر دویست و پنجاه ملیت مختلف زندگی می کنند ، حال  

تصورکنید که زبان انگلیسی به عنوان زبان رسمی این کشور وجود 

نداشت و در هر گوشه این سرزمین پهناور هر کسی به زبان بومی خود 

حرف میزد و نحوه تدریس و مکاتبات اداری با زبانهای مختلف صورت 

 می گرفت . آیا در زمان ما کشور قدرتمندی چون آمریکا داشتیم ؟ 

اوستائی و پهلوی و کلماتی  فردوسی می کوشد تا واژه های فراموش شده 

که از لهجه های اصیل پارسی وام گرفته است را دوباره زنده کند .  

پیرایش زبان پارسی و پاک کردن آن از لغات بیگانه توسط برخی از  

میهن پرستان صورت گرفته که شور بختانه بخاطر بی تفاوتی مردم 

فراموش شده است .یکی از رویدادهای مهم در زمان بر گذاری جشن 

فردوسی در زمان رضا شاه بزرگ ، جنبشی بود برای پاک کردن هزاره 

زبان پارسی از واژه های بیگانه و بخصوص تازی ، که بنا بود با واژه 

های زیبای پارسی وارد زبان کرد . این جنبش پیش از ما در ترکیه آغاز  

شده بود و زنده یاد کمال آتاتورک تا آنجا پیش رفت که حتی خط ترکی را  

دگرگون کرد و بجای الفبای عربی ، از حروف لاتین سود جست که هم  

اکنون در آن کشور مورد استفاده قرار میگیرد . پیداکردن معادل های 

هواپیمائی نظامی ارتش آغاز شد . از سال  پارسی در ایران از اداره 

به بعد ، در روزنامه ها واژه های پارسی بجای واژه های بیگانه   1308

کم کم خوانده میشد . طرفداران این جنبش زیاد بوده و هر روز بر تعداد  

آنها افزوده می گشت . به دستور رضا شاه بزرگ فرهنگستانی با شرکت 

عده ای از فضلا و صاحب نظران تشکیل شد و به وسیله زنده یاد وثوق  

الدوله ، رئیس فرهنگستان گشایش یافت . در ردیف اول والاحضرت 

شمس و اشرف پهلوی با روی باز و بدون حجاب نشسته بودند . در آن 

 زمان زنده یاد محمد علی فروغی رساله ای نوشت بنام :

46 



پیام من به فرهنگستان و زنده یاد تقی زاده هم در این مورد رساله ای   

نوشت و تاکید کردند که در انتخاب واژه ها بسیار باید دقت کرد تا مبادا با 

شتاب به بیراهه برویم . در مورد تغییر خط ، تعداد مخالفان زیاد بود .  

استدلال این عده این بود که ترکها اگر خط خود را تغییر دادند ، مشکلی  

 –نیست ، چون فرهنگ کهنی ندارند و زبانشان ترکیبی است از فارسی 

ربی و ترکی ، لذا فرهنگ ما نمی تواند این دگرگونی را بپذیرد .             ع

فردوسی بزرگ یک تنه میراٍ ث نظم و نثری را برای ما باقی گذاشت که  

یکی از بزرگترین آثار ادبی جهان است . شاهنامه گنجینه ای گرانبها از 

لغات و معانی ، شیوائی کلام ، و مهمتر از همه زنده نگهدارنده فرهنگ  

 و هویت ملی ماست . شاهنامه درس عشق به وطن را بما می آموزد .

 بناهای آباد گردد خراب  

 زباران و از تابش آفتاب  

 پی افکندم ازنظم ، کاخی بلند 

 که از باد و باران نیابد گزند 

 بسی رنج بردم درین سال سی  

 عجم زنده کردم بدین پارسی  

 نمیرم ازین پس ، که من زنده ام  

 که تخم سخن را پراکنده ام .

در بین شاعران ایران ، رسالت نظامی گنجوی هم نظیر رسالت فردوسی   

بزرگ سه ویژه گی قابل تقدیر دارد : تقویت حافظه قومی ، نشاندن خوی 

 انسانی بجای خوی بربر گونه و بیابانی اعراب و اسلام و تحکیم هویت

47 



فرهنگی . نظامی با گرد آوردن افسانه های عامیانه و به نظم کشیدن آنها   

به تقویت حافظه ملی کمک می کند و کشور ما وفرهنگ  فولکلوریک    

آن مدیون تلاش های این شاعر است . در حکایت هائی که نظامی به نظم  

کشیده خوی انسانی به جای اخلاق مذهبی نشسته و مجال نفس کشیدن به 

مذهب را نمی دهد . از دید اسلامیون فردوسی بزرگ ، خیام و نظامی  

گنجوی ، غیر اخلاقی ترین شعرا بحساب می آیند . فردوسی بخاطر  

  تازی ستیزیش و به غلیان آوردن حس مبارزه علیه اشغالگران عرب و

نظامی و خیام بخاطر بازی ندادن مذهب و اسلام در سروده هایشان که  

شادی و شعف مردم برایشان مهم بود نه مویه و گریه و دل غمگینی که  

خواستند . در راستای تحکیم هویت ملی که باز اسلام و دستار بندان می 

اسباب کار زبان شیوای پارسی است ، نظامی گنجوی مثل فردوسی موفق  

است . پنج منظومه او : مخزن الاسرار ، خسرو شیرین ، لیلی و مجنون 

 ، هفت پیکر و اسکندر نامه از شیوا ترین نمونه های سخن پارسی هستند 

زمانیکه نوشتم مردم ما نسبت به فرهنگشان بی مهر بوده و تحت تبلیغات 

دستار بندان بی وطن با هویت و ملیت خود فاصله گرفته اند ، هدفم ذکر 

مصیبت نبوده و نیست .من از اینکار نفرت دارم . اگر می خواستم در این 

راه قلم بزنم ، قدر مسلم خامه خود را به آخوند ها می سپاردم ، چون آنها  

سر آمد ذکر مصیبت هستند . مردم ما از قهر حکومت خلفای عرب فرار  

کردند ، اما به یمن فرهنگ گهر بار ایرانی ، هر کجا که رفتند ، نام ایران  

و ایرانی را زنده نگهداشتند . اگر فرهنگ جزیره ماداگاسکار ایرانی است 

و در کنار  ، این یک تصادف نیست . اگر در غرب کشور پهناور چین 

اقیانوس آرام ، ایرانیان ایالتی بنام پاسو ) پارس ( دارند که از زمان  

یورش اعراب در زمان ساسانی در آن خطه پا گرفته است ، اتفاقی نیست  

 . ایرانیان زرتشتی در سراسر هندوستان زندگی می کنند . کسانیکه از 

48 



جور اسلام و سلاطین خونخوار صفویه جلای وطن کرده اند ، به یاری   

فردوسی بزرگ و شاهنامه با ارزش او به نگهداری و پاسداری فرهنگ  

ایران مشغول بوده اند . ایرانی پاک نهاد هرگز اجازه نخواهد تا این 

فرهنگ کهن نابود شود ، هم چنانکه اجداد ما این اجازه را به عربها 

ندادند . هم میهن من با نگاهی به تاریخ جهان ارزش کار فردوسی و  

نظامی ها مشخص میشود . مصر با آن تمدن کهن که پنجهزار سال پیش 

بنا نهاده بود ، با هجوم عرب بیابانگرد ، زبانش ، آئینش ، خطش ،  

نژادش و همه چیزش را از دست داده و عرب شد . ابر قدرتی چون روم 

از صحنه گیتی حذف شد . از روم کهن چه بر جا که با نهیب ژرمن ها 

مانده ؟ آیا چند دیوار شکسته در پایتخت ایتالیا نشانگر روم مقتدر دیروز  

است ؟ رومی ها نیز زبان و خط و آئین و تفکرشان به یغما رفت . به 

امپراتوری عظیم بریتانیا نگاه کنید که با یورش نرمانها همه چیز خود را  

  60از دست داد . کجا میتوان از بریتونها سراغی گرفت ؟ انگلیسی که 

درصد باقی مانده آن فرانسوی است . به   40درصد واژه هایش آلمانی و 

سرزمین خود بر میگردیم ، کجا رفت امپراتوری های آکاد ، آوان ،  

شوترک ، ایکهالکی ، آشور ، سومر ، بابل و... چه بر سر این ابر  

قدرتهای زمان خود آمد که امروز نشانی از آنها نیست . در این میان 

ایران زنده مانده است و زنده خواهد ماند . دستار بندان تازی پرست  

اشغالگر کوچک تر از آنند که مقابل سپهبد فردوسی بزرگ قد علم کنند . 

اگر موج ژرمن ها برای رومی ها فقط موج بود ، ترک و مغول و 

اسکندر و عرب بیابانگرد هم خطری بود جدی برای حذف ایران و  

ایرانی ، ولی چنین نشد . در تاریکترین لحظات حیات این سرزمین ، 

 فرهنگ گهر بارمان بداد مان آمد و ما را حفظ کرد .

 

49 



فردوسی بزرگ همواره خواهان والائی و سر بلندی ایرانی است . تلاش 

فردوسی در بلند کردن ایرانی به خاطر یورش بیابانگردان حجازکه او را   

میباشد . به خاک مذلت و خواری کشاندند ،   

 هنر نزد ایرانیان و بس 

 نگیرند شیر ژیان را بکس  

 همه یکدلانند و یزدان شناس  

 به گیتی ندارند از کس هراس 

 مرا ارج ایران بباید شناخت 

 بزرگ آنکه با نامداران بساخت .

 بدین دشت ، کینه گر از ما یکی است  

 همه خیل توران به جنگند کیست  

 چه اندیشی از آن سپاه بزرگ 

 که توران چو میش است و ایران چو گرگ 

 بیاریم گردان هزاران هزار 

 همه کار دیده ، همه نامدار  

 همه ایرجی زاده پهلوی  

 نه افراسیابی و نه پیغوی ) نام ایالتی در هندوستان و توران ( 

 همه شاه چهر و همه ماهروی  

 همه راست بالا، همه راستگوی  

50 



 همه از در پادشاهی و گاه  

 همه از در گنج و تاج و سپاه 

از فردوسی بزرگ بکرات به عنوان فرماندهی لایق و کارآموزده یاد 

کرده ام . در جنگ دوازده رخ بینش سپهبد فردوسی و لزوم انضباط در 

بین لشگریان ایران که در کوه کنابد تحت فرماندهی گودرز و لشگریان 

توران در صحرای ریبد به فرماندهی پیران مستقر شده اند و شرایط  

اقلیمی طوری است که به هیچکدام از طرفین جنگ اجازه پیشدستی و  

 تعرض را نمیدهد ، ستایش انگیز است . 

سپهبد فردوسی در این جنگ ، لشگریان ایران را به ماندگاری در کوه  

دعوت کرده و از آنجا که تمامی سربازان با انضباط و دیسپلین نظامی خو 

کرده بودند ، اجرای امر می کنند ولی در لشگریان توران ، هومان برادر 

پیران خود سرانه به لشکریان ایران که در ارتفاعات جای داشتند حمله  

 کرده که عاقبت نبرد ، شکست تورانیان و پیروزی ایرانیان بود .  

فردوسی بزرگ به صفوف پیاده ی نظام لقب فریادرس میدان جنگ را 

 داده است .

 پیاده کند جنگ پیش سپاه 

 کند شیرمردان بر این سان تباه  

 پیاده به آید که جوئیم جنگ 

 بکردار شیران بیازیم چنگ 

 پیاده بباید که جنگ آوریم 

 جهانی بر خویش تنگ آوریم

51 



 پیاده برفتی زپیش و زپس 

 که او بود در جنگ فریاد رس 

پیاده نظام ، از دید فردوسی بزرگ صنف اصلی قشون معرفی گردیده 

است .آنها تنها بخش لشگر هستند که در هر نوع زمینی قادر به حرکت  

بوده و بخش نزدیک جنگ طرفین را تشکیل میدهند . پیاده نظام با  

پیشدستی و حمله میتواند آرایش دشمن را بهم ریخته و با این عمل 

 لشگریانش را به موفقیت و پیروزی نزدیک گرداند . 

نقش سواره نظام در قشونهای قدیم همواره در سروده های فردوسی از  

جایگاه خاصی بر خوردار است ، مخصوصا آن زمانی که سرعت عمل  

مطرح است . در تاکتیک نظامی ، فردوسی سوار نظام را در اطراف و 

 جناع قرار میدهد .

 کی تا جور بر لب آورده کف  

 بفرمود تا بر کشیدند صف

 شپاهی بیامد به پیش سپاه 

 که شد بسته از گردبرباد راه  

 شده نامور لشگری انجمن  

 یلان سر افراز و شمشیر زن  

 همه جنگ را تنگ بسته میان 

 بزرگان و فرزانگان و مهان

 بخون آب داده همه تیغ را 

52 



 بدان تیغ برنده ، مرمیغ ) ابر ( را  

 سپه را نبد بیشتر زان درنگ 

 که نخجیر گیرد زبالا پلنگ 

 فردوسی سواره نظام ایران رابه پلنگی تشبیه کرده که درپی شکار است . 

 سواران ایران بسان پلنگ 

 به هامون کجا غرمش ) میش کوهی  ( آید چنگ  

سپهبد فردوسی در مقام یک فرمانده جنگ ، تعقیب دشمنی که فرار نموده  

است را واجب میداند .در جنگ سرخه با رستم به این مسئله اشاره دارد . 

پس از آنکه سرخه از مقابل فرامرز گریخت ، فرامرز به تعقیب او  

 پرداخته و او را دستگیر می کند .

 فرامرز چون سرخه را یافت چنگ 

 ببازید ، چونانکه یازد پلنگ 

 کمر بند بگرفت وز پشت زین 

 بر آورد و زد ناگهان بر زمین  

 پیاده به پیش اندر افکند خوار 

 به لشگرگه آوردش از کار زار 

 

 

 

53 



 

از سپهبد فردوسی وفرماندهی او در میدان جنگ سخن گفتم . در یورش 

سپاهیان ایران به قلعه های مستحکم دشمن ، بکرات به عراده و منجنیق  

 اشاره کرده است . در حمله کیخسرو به گنگ دژ می خوانیم :

 زمین هشت فرسنگ بالای او   

 همانا که چارست پهنای او  

 بر آن باره ) دیوار حصار و قلعه ( دژنپرد عقاب 

 نبیند کسی آن بلندی بخواب

 خورش هست و ایوان و گنج و کلاه 

 بزرگی و فرمان و تخت و سپاه

 همان بوم کاو را بهشت است نام  

 همه جای شادی و آرام و کام

 بهر گوشه چشمه و آبگیر 

 ببالا و پهنای، پرتاب تیر  

 همی موبد آورده از هند و روم 

 بهشتی برآورده زآباد بوم  

 همانا که زان باره فرسنگ بیست 

 جهان بین ببیندکه بر دشت کیست 

 دو صد باره عراده و منجنیق

54 



 نهاد از برش هر سوئی جاثلیق 

 دو صد چرخ بر هر دری با کمان  

 ز دیوار دژ ، چون سر بدگمان  

 پدید آمدی ، منجنیق از برش  

 چو ژاله همی کوفتی بر سرش 

 پس منجنیق اندرون رومیان  

 ابا چرخ ها تنگ بسته میان 

فردوسی در حمله انوشیروان به روم به قلعه شهر شوراب که نفوذ ناپذیر  

است اشاره دارد . او با سود جوئی از منجنیق قلعه را به سقوط وامیدارد  

. 

 چنین تا بیآمد بدان شارسان  

 که شوراب بد نام آن کارسان  

 از ایران ، چو گشتاسب آمد به روم  

 گرفت اندران شهر شوراب بوم 

 برآورده دید سر در هوا

 پر از مردم و ساز جنگ و نوا 

 چو خورشید تابان ز گنبد گذشت  

 شد آن باره دژبکردار دشت  

 بر اساس این شعر به هنگام غروب دیوار قلعه بر اثر فعالیت های منجنیق 

55 



ها با خاک یکسان شده و سپس حرکت پیاده نظام و هجوم سواره نظام را    

موجب میشود .   

 خروش سواران و گرد سپاه 

 همان دود آتش بر آمد به ماه

اشعار فردوسی بزرگ را در به تصویر کشیدن میدان جنگ ، اگر با  

 قواعد و تاکتیک های نظامی امروز مقایسه کنیم به حیرت فرو میرویم . 

چگونه یک سخن سنج به اصول جنگی با این همه تبحر آشنا است که  

شیوه کارزار را درست با قوانین امروز نبرد برابر میسازد ، شناخت او 

را در امر جنگ و فنون آن محرز میدارد . فردوسی ، اصل پیشدستی در  

جنگ را خوب میداند . با اصل تقویت قوای روحی آشنا است . به اصول  

ضربت قوی به ضعیف آگاه و اصل آزادی عمل را خوب درک کرده  

 است . 

آرشیدوک شارل ، سردار بزرگ جنگ ، پس از نوشتن تاریخ جنگ سی  

ساله که شخصا در دوازده کارزار آن شرکت داشته می نویسد : در هر 

اردو کشی که اصول جنگ در آن رعایت شده باشد ، امید پیروزی قطعی  

است . همین نظریه را ناپلئون اول دارد .مارشال فش میگوید : اصول 

جنگ همیشه و در هر دوره ثابت و تغییر ناپذیر است . در یک جمع 

بندی کوتاه باید اظهار داشت که فنون جنگ شبیه فن ساختمان سازی است 

. مصالحی که برای ساختن خانه به مصرف میرسد ، در دورانهای  

مختلف تغییر پیدا می کند ولی برای ساختن خانه قواعد خاصی باید اعمال 

میدانیم . دیروز از نیزه و کمان و شمشیر و شود که آنرا با نبرد همسان 

 منجنیق سود میبردیم و امروز از مسلسل و نارنجک و توپ و توپخانه .

56 



فردوسی بزرگ با تکیه بر اصل پیشدستی ، روحیه دشمن را متزلزل 

ساخته و آزادی عملیات را از دشمن میگیرد . فردوسی باور دارد که  

پیشدستی بی باکانه ، بهترین و کوتاه ترین راه پیروزی است . پیشدستی  

. فردوسی را باور این است : هرکسی  موجب عقب نشینی دشمن میشود 

   میخواهد فاتح باشد باید حمله کند ، نه دفاع .

 تو پیروزی ار پیشدستی کنی 

 سرت پست گردد چو سستی کنی  

 هر آن کس که در جنگ سست آمدی  

 به آورد ، نا تندرست آمدی 

 هر آنکس که در جنگ پیشی کند 

 همه رای و آهنگ بیشی کند  

 چنین است گردنده گوژپشت 

 چو نرمی نمودی ببینی درشت  

 چو دشمن به دیوار گیرد پناه 

 زپیکار و کینش نترسد سپاه 

 شکسته دلست او بر این شارسان 

 کزین پس شودبیگمان خارسان 

فردوسی بزرگ به آرایش جنگی ، تقسیم قوا، توجه به نقاط طبیعی نظیر 

کوه و جنگل و رودخانه ، بر قراری دیده بان ، تعین محل فرماندهی کل  

 قواو سایر شیوه های نبرد تسلط کامل داشته است . 

57 



در شاهنامه ، فردوسی بزرگ آن چنان صحنه نبرد ایرانیان با تورانیان را 

به نظم کشیده است که به راحتی میتوان آنرا مجسم کرده و بر روی کاغذ  

نقاشی کرد . حیرت انگیز این جاست که وقتی آرایش جنگی فردوسی را 

نشان فرماندهان جنگ که از معتبر ترین دانشگاه های نظامی فارغ 

 التحصیل شده اند نشان میدهید ، آنها حیرت می کنند . 

 

فردوسی را اعتقاد بر آن بود که نبایستی جنگ را به زمستان کشاند . باید 

به دشمن در معابری حمله کرد که او نتواند به راحتی خود را به اراضی  

مساعد بکشاند . فردوسی میگوید : کسی از سپاهیان حق عبور از خط 

  128مراقبت کشیکچیان را ندارد . جالب اینجاست که در ماده قانون 

خدمات صحرائی ارتش زمان شاه فقید به همین نکته اشاره شده است  

.البته در تبصره آن آمده : رئیس قراول ها در حدود شرایط تعین شده ، 

 حق پیشروی دارد .  

شاهنامه فردوسی ، تنها یک اثر ادبی و حماسی نیست .شاهنامه در حقیقت 

 یک دانشنامه در زمینه های مختلف ، منجمله موسیقائی است . در سالهای 

58 



بسیار که دانشنامه مصور موسیقی ایران را جمع آوری و تالیف میکردم   

که زمان آن به چهارده سال کشید و در آن به بیش از بیست هزار عنوان   

موسیقیائی ایران زمین از شش هزار سال پیش تا کنون اشاره شده است ، 

از شاهنامه سود بسیار بردم .در زمان فردوسی شاهنامه خوانی آداب  

خاصی داشت . ژول مول فرانسوی می نویسد : گویا هر داستان شاهنامه 

را که فردوسی بزرگ به پایان می رسانیده ، برای سلطان می خوانده و  

نقل آن همراه با موسیقی و رقص می بوده . در یکی از قدیمی ترین 

رونویسهای شاهنامه طرح جالبی در حضور سلطان را نشان میدهد که  

شاعر بر مخده ای نشسته و کتابش بر روی پیشدستی کوتاه برابرش  

او ، نوازندگانی که همراهیش می کنند ، ایستاده  گشوده است . رویا روی

اند و رقاصان به نوای ساز به چپ و راست خم شده اند . این گونه نمایش 

، نیمه تاتری از شعر و حماسه است که در این خصوص نصر بن 

الحارث در دربار انوشیروان از وجود زنان خواننده سود برده و آنها نغمه 

 پیروز گری های رستم را می خواندند .  

 

 

 

 

 

 

 

59 



 

 

 

در شاهنامه فردوسی بزرگ میتوان از نظر گاه های زیر موسیقی ایران  

 را مورد بررسی و مطالعه قرار داد : موسیقی دانان ، سازها ، نغمه و

60 



آهنگها و واژه گان موسیقیائی .   

یکی از نام آورترین موسیقی دانان زمان خسرو پرویز ساسانی ، باربد 

جهرمی است که ذکرش در شاهنامه ) سرگذشت سرگش و باربد رامشگر  

با خسرو پرویز ( آمده است . باربد موسیقی دانی بود با صدائی بسیار 

خوش . او در نواختن عود ) بربط ( بی مانند بود . او به نیکوئی آهنگ 

می ساخت و شعرمی سرود . باربد ، چون از حشمت و جلال بارگاه 

 خسرو پرویز آگاه شد ، بر آن شد تا خود را به درگاه این پادشاه برساند :

 زکشور بشد تا به درگاه شاه 

 همی کرد رامشگران را نگاه  

در آن زمان ، رامشگر محبوب شاه ، هنرمندی بود بنام سرگش که چون 

 از هنر باربد آگاه بود ، کوشید تا پای باربد به بارگاه شاه باز نشود :

 چو بشنید سرگش ، دلش تیره گشت  

 به زخم سرود اندرون خیره گشت  

 بیآمد به نزدیک سالار باد 

 درم کرد و دینار چندی بداد 

 بدو گفت رامشگری بر درست 

 که از من به سال و هنر برتر ست  

 نباید که در پیش خسرو شود  

 که ما کهنه گشتیم و او نو شود 

 ز سرگش چو بشنید دربان شاه 

61 



 ز رامشگر ساده بر بست راه  

 چو رفتی به نزدیک او باربد  

 همش کاربد ، بد همش باربد 

باربد سر خورده قصد بازگشت دارد که باغبان دربار که مردوی نام  

 داشت او را می بیند : 

 کجا باغبان بود مردوی نام  

 شد از دیدنش باربد شادکام  

 

شیفته  مردوی که آواز خوش باربد و ساز دلپذیرش را می شنود ، سخت 

 او میشود و باربد از او درخواست می کند : 

 کنون آرزو خواهم از تو یکی  

 که آن هست نزد تو سخت اندکی 

 چون آید بدین باغ شاه جهان

62 



 مرا راه ده تا ببینم نهان

 که تا چون بود شاه را جشنگاه  

 ببینم نهفتی یکی روی شاه 

باغبان به درخواست باربد ترتیب اثر داده و بنا میشود وقتی شاه به باغ  

آمد ، باربد که لباس سبزی به تن کرده و بر درخت سرو کهنسال باغ 

 نشسته ، رامشگری را آغاز کند :

 یکی نغز دستان بزد بر درخت 

 کزان خیره شد مرد بیدار بخت 

 سرودی به آواز خوش بر کشید 

 که اکنون تو خوانیش داد آفرید  

شاه و اطرافیان او در شگفت شدند و سرگش آشفته . باربد ، پس از سرود  

نخست ، سرود پیکار گرد را اجراو پس از آن سرود سبز در سبز را می  

 خواند . شاه میگوید :  

 دهان و برش پر زگوهر کنم 

 برین رود سازانش مهتر کنم 

 باربد از درخت فرود آمده و روی بر خاک می مالد : 

 چنین گفت شاها یکی بنده ام 

 به آواز تو در جهان زنده ام 

 و بدین گونه باربد به بارگاه شاه ساسانی راه یافت .

63 



 فردوسی بزرگ و شاهنامه اش سندی را ارائه میدهند که چون سدی در 

مقابل افسانه سرائی و قصه پردازان و تحریف گران می ایستد. ثعالبی  

می نویسد که سرگش ، باربد را مسموم کرد و کشت و خسرو پرویز از 

گناه او چشم پوشی کرد ! اما فردوسی بزرگ میگوید : باربد تا زمان  

 مرگ خسرو پرویز زنده بود : 

 چو آگاه شد باربد زان که شاه 

 بپرداخت ناکام و بی رای گاه 

 زجهرم بیامد سوی تیسفون 

 پر از آب مژگان و دل پر زخون 

 زمانی همی بود بر پیش شاه 

 خروشان بیآمد سوی بارگاه  

 به یزدان و نام تو ای شهریار  

 به نوروز و مهر و به خرم بهار 

 اگر دست  من زین سپس نیز رود 

 بسازد مبادا به من بر درود 

 بسوزم همه آلت خویش را  

 بدان تا نبینم بد اندیش را  

 ببرید هر چار انگشت خویش 

 بریده همی داشت در مشت خویش 

64 



 چو در خانه شد ، آتشی بر فروخت 

 همه آلت خویش یکسر بسوخت .

 

در شاهنامه بزرگ طوس ، به موسیقی دان دیگری بنام سوسن بر  

 میخوریم :

 زنی بود رامشگر آن جایگاه

 بدو گفت کای درخور تاج و گاه  

سوسن در نواختن ساز های بربط و چنگ و نای سخت چیره دست بود .  

این هنرمند وقتی ارباب خود ، افراسیاب را دلتنگ از شکست می بیند از  

او می خواهد که اجازه دهد تا به افسون رستم و دیگر پهلوانان ایران را  

 بدام بیندازد . افراسیاب به او میگوید :

 تو را کار جز بربط و چنگ نیست 

65 



 دو چنگ تو اندر خور جنگ نیست 

 سوسن در پاسخ میگوید :

 که گفتست دانای پیشین زمان  

 مباشید ایمن زمکر زنان  

 

سوسن همراه با پهلوانی بنام پیلسم از مرز توران بیرون آمده و در رباطی 

کنار چشمه ساری نزدیک اردوی ایرانیان سراپرده ای بر پا می کند و در 

چند روز ، تنی از پهلوانان ایران را به دام می اندازد و سرانجام که نیتش  

رستم آشکار میشود ، رستم او و پیلسم را می کشد .بر   

 شاهنامه و شناخت سازها

 همه شهر ز آوای هندی درای 

 ز نالیدن بربط و چنگ و نای  

 چو نومید برگشت از آن بارگاه 

66 



 ابا بربط آمد سوی باغ شاه

 بسازید نوحه به آواز رود

 به بربط همی مویه زد با سرود

که از یک کاسه گلابی شکل با دسته ای کوتاه  بربط سازی است رشته ای 

 که سیم گیر بر آن عمود است ساخته شده و چهار سیم مزدوج دارد .

 

 ز نالیدن بوق و بانگ سرود  

 هوا گشت از آواز بی تار و پود  

 بر آمد زهر دو سپه بوق و کوس

 هوا نیلگون شد زمین آبنوس 

 به پیش سپاه اندرون بوق و کوس

 درفش از پس پشت گودرز و طوس

بوق سازی است بادی که بیشتر از شاخ حیوانات ساخته میشود و کار  

 بردش اعلام خبر و ایجاد هراس است .

 

 

67 



 

 تبیره زنان پیش پیلان بپای 

 زهر سو خروشیدن کرنای 

 بر آمد خروش از در پهلوان 

 ز بانگ تبیره زمین شد نوان 

تبیره سازی است کوبه ای که در ساختمان آن پوست به کار رفته است . 

به تبیره طبل ، کوس و دهل نیز میگویند . در فرهنگ برهان به تبیره  

 چنین اشاره شده است : دهلی که میان آن باریک و دو سر پهن دارد .

 

 بزد مهره بر پشت پیلان به جام 

 سپه تیغ کین بر کشید از نیام 

متصل میباشد که  جام و مهره زنگی از جنس مس است که ریسمانی به آن  

 در انتهایش مهره ای از جنس فولاد می بندند . با کوبیدن مهره به جام

68 



صدای ساز را در می آورند .   

 

 غو پاسبانان و بانگ جرس 

 همی آمد از هر سویئ پیش و پس

 شب آمد غمی شد زگفتار شاه 

 خروش جرس خاست از بارگاه 

جرس نوعی زنگ از جنس مس به شکل مخروط ناقص با حجم های 

مختلف است . نوع کوچک آن مخصوص شبگرد ها و پاسبانها بوده و 

 نوعی از آن بر گردن چهار پایان می بندند که بنام زنگوله مشهور است .

 

 نوع بسیار بزرگ جرس که در ساختن زنگ کلیسا استفاده میشود.

 

 

69   



 جرس دست پاسبانان و شبگرد ها

 

 چو یک پاس بگذشت از نیمه شب  

 ز پیش اندر آمد خروش چلب 

چلب سازی است ضربی از رده سنج که بر دو گونه است . شکل نخست  

آن از دو صفحه مدور فلزی تشکیل شده که امروزه به آن سنج و سمبال  

میگویند . شکل دیگر آن از چهار صفحه کوچک فلزی تشکیل شده که  

رقاصان در دو دست آنها را گرفته و ریتم موسیقی را با زدن آنها بهم 

 حفظ می کنند .  

 

70 



 

 چو آمد از ایوان او بانگ چنگ  

 مغنی به قانون در آورد چنگ 

 

چنگ ، سازی است رشته ای که نوع تکامل یافته ی آن هارپ نام دارد . 

 تار های آن از جنس ابریشم تابیده بوده است . 

 

 

71 



 بفرمود تا بردرش گاودم  

 زدند و ببستند بر پیل خم  

 

خم ، سازی است کوبه ای که از خمره مخروطی شکلی که بر دهانه آن  

 پوست کشیده اند .

 

 

 سواران و پیلان به در بر به پای  

 خروشیدن زنگ و هندی درای 

 

درای سازی است کوبه ای یا ضربی که به دو شکل بزرگ و کوچک 

ساخته میشود . شکل بزرگ آن زنگی بود درشت که با پتک و یا مهره به 

صدا در می آمد و نوع کوچک آن گوی تو خالی فلزی است که در داخل  

 آن مهره های کوچک می اندازند و بگردن چهار پایان می اندازند .

72 



 کسی را نیآمد بر آن دشت خواب

 می و گوشت نخجیرو چنگ و رباب 

 

رباب ، سازی است رشته ای که با آرشه نواخته میشود . این ساز در 

آغاز راواناسترون نامیده میشد که بتریج به راواوا ، رواوه و رباب تبدیل  

گشت . ساز کمانچه نوع کمال یافته ی رباب و ویلن نوع کمال یافته ی  

 کمانچه است . 

 

 

 چو نان خورده شد ، مجلس آراستند

 نوازنده رود و می خواستند  

73 



 در این شعر فردوسی به اصل ساز رود اشاره دارد  

 به بر بط چو بایست بر ساخت رود 

 بر آورده مازندرانی سرود 

آنها رود  در این شعر فردوسی به سیم هائی که بر ساز می بندند و به 

 میگویند اشاره دارد . 

 نام های دیگر رود ، بربط و عود نام دارند. 

 چو بر خاست آواز شیپور و نای  

 به قلب اندرون شاه بگزید جای 

 بگفت این و آواز شیپور و نای  

 بر آمد ز دهلیز پرده سرای 

شیپور به نظر میرسد که از لفظ عبری شبور به مهنای نای رومی و یا 

نای روئین گرفته شده باشد . در زبان ارمنی آنرا شفور و عبری آنرا  

 صوفار میگویند . این ساز بادی بوده و از کرنای کوچکتر است . 

 

74 

 



 چو بر خیزد آواز طبل رحیل 

 به خاک اندر آید سر شیر و پیل 

 بزد طبل و طغرل شد اندر هوا 

 شکیبا نبد مرغ فرمانروا 

گور بود ( . ) طغرل ، نام باز شکاری بهرام   

طبل ، سازی است کوبه ای و میان تهی که به اندازه های مختلف ساخته  

 میشود .

 

 ابا می یکی نغز طنبور بود 

 بیابان چنان خانه سور بود 

 تهمتن مر آن را به بر در گرفت 

 بزد رود و گفتار ها بر گرفت  

 که آواره بد نشان رستمست 

 که از روز شادیش بهره کمست . 

با خواندن این اشعار متوجه میشویم که رستم تنبور می نواخته و سازش  

 را با صدایش همراه میکرده است . 

تنبور سازی است رشته ای که کاسه و دسته آن از سه تار بزرگتر و بلند  

 تر است و دارای دو رشته سیم استکه به آن دوتار نیز میگویند .

 

75 



 

 

 خروشیدن کوس با کرنای 

 همان زنگ زرین و هندی درای  

 

کرنا سازی است بادی که طول آن گاهی به هفت متر میرسد . صدایش 

 گوشخراش و هراس انگیز است  

 

 

ی بفرمود تا کوس روئین و نا  

76 



 بیآرند در پیش پرده سرای  

 بفرمود تا گیو و گودرز و طوس

 برفتند با نای سرغین و کوس

 

  .کوس بزرگترین ساز کوبه ای است که بر دهانه آن پوست گاو کشیده اند

 

 

 

شاهنامه فردوسی بزرگ ، تنها یک اثر ادبی و حماسی نیست. شاهنامه در  

 حقیقت یک دانشنامه است.  

در بخش پیشین به ساز های موسیقیائی در شاهنامه اشاره کردم که ناتمام 

 ماند.

77 



 بر آمد خروشیدن گاودم  

 دم نای رویین و رویینه خم

کوفت بر پیل رویینه خمفرو   

 دمیدند شیپوربا گاودم 

 خروش آمد و ناله گاودم 

 ببستند بر پیل رویینه خم

 بفرمود تا گاودم بر درش

 دمیدند وبر بانگ شد کشورش  

در این اشعار فردوسی بزرگ به سازی بنام گاودم اشاره می کند .  

فرهنگ نویسان گاودم را نفیر که کوچکتر از کرنا است شناسائی می 

کنند. نویسنده نوشتار در دانشنامه مصور موسیقی ایران خود ، نفیر را 

سازی بادی از رده شاخ و نوعی کرنا معرفی کرده است ) دانشنامه  

 مصور موسیقی ایران ، پوشینه پنجم، رویه یکسد و شست و یک (.

 

 گاودم 

 

78 



 بفرمود تابر کشیدند نای

 سپاه اندرآمد زهر سو به جای 

 به شبگیرآوازشیپور و نای 

 بر آمد زدهلیز پرده سرای 

نای یا نای روئین که در کنار سازهای رزمی بنشیند، سازی نیست که 

چوپانان و افراد اهل دل آنرا به صدا در آورند. این ساز دیگر، نی یا نای 

هفت بند نیست، بلکه استوانه ای توخالی است از جنس فلزکه آوائی سخت  

 درشت دارد. 

 تن نای شد رخنه رخنه زغم 

 که دیگر نخواهد برآمدش دم 

 همه شهر ز آوای هندی درای 

 زنالیدن بربطو چنگ و نای 

 فردوسی در اشعار بالا به نای ساده اهل دل اشاره دارد. 

البته نای ، اسم عامی است برای بسیاری از سازهای بادی که انواع و  

 اقسام بسیاری دارد:

 نای بلبان که سازی است بادی از رده سورنای.

نای ترکمنی که خود به سه گونه است . یدی بوغوم یا نی هفت بند. دیللی 

 تویروک یا نی دو لوله و نی زبانه دار.

 نای ترکی . نایچ . نای چاوور. نای روئین که شاهنامه به آن اشاره دارد.

 نای زنامی. نایژه. نای سپید که در خانواده فلوت از آن یاد میشود. نای

79 



شاه.نای صفاهان.نای مشک که به آن خیک انبان هم میگویند. نای  

مضاعف. نای موز که سازی بسیار قدیمی از رده دونای یا چند نای و  

 نای نرم. 

 

نای   

 خروش آمد و ناله کرنای 

 دم نای سرعین و هندی درای 

 بفرمود تا گیو و گودرز و طوس 

 برفتند با نای سرعین و کوس 

نای سرعین ، سازی است بادی و زبانه دارکه نوع کوچک آنرا در جشن  

 و شادی و نوع بزرگ آنرا در جنگها و معرکه ها می نوازند. 

 

 

 نای سرعین بزرگ 

80 



 

 نای سرعین کوچک 

 

 همه شهر ز آوای هندی درای 

 ز نالیدن بربط و چنگ و نای 

 تو گفتی در و بام رامشگر ست 

 زمانه به آرایشی دیگر ست. 

این ساز اگر در کنار سازهای بزمی بنشیند. همان خلخال یا جلاجل و یا  

 زنگوله است که فردوسی در شاهنامه اش به آن اشاره کرده است. 

 

 جلاجل و خلخال 

81 



شاهنامه فردوسی بزرگ حکایت از آهنگهای موسیقیدانهای مشهور دوران 

 ساسانی دارد. 

: دومین سرودی است که باربد بر درخت سرو نواخت. پیکار گرد   

 زننده دگرگون بیاراست رود 

 برآورد ناگاه دیگر سرود 

 که پیکارگردش همی خواندند

 چنین نام از آوازاو راندند.  

پنجمین لحن از الحان سی گانه باربد که فردوسی بزرگ  :  تخت طاقدیس

بدان اشاره دارد تخت طاقدیس نام دارد . تخت طاقدیس ، تخت معروف  

خسرو پرویز بود که بشکل طاق و آسمانه آن از طلا و سنگ لاجورد بود 

 . در این تخت ستاره ها و هفت اقلیم و صور پادشاهان نقش بسته بود. 

 ز تختی که خوانی ورا طاقدیس 

 که بنهاده پرویز در اسپریس 

امروزه تخت طاقدیس در موسیقی ما ، گوشه ای است که در نوا، افشاری  

 و سه گاه نواخته میشود. 

 

 تخت طاقدیس

82 



در سالهائیکه مشغول تالیف دانشنامه مصور موسیقی ایران بودم، وقتی 

نوبت به موسیقی ایران در زمان ساسانی و پژوهش در مورد بزرگانی 

چون باربد، نکیسا، رامتین، بامشاد، سرکش ، سرکب و سوسن رسید،  

ضرورت دانستن نت موسیقیائی که موسیقی دانهای آن زمان حتی 

ش حس میتوانستند صدای آب و وزش باد را نت نویسی کنند بیش از بی

شد. تلاشی بس بزرگ آغاز شد . تماس با تمامی موزه های عالم و مراکز  

موسیقیائی آمریکا و اروپا و خاورمیانه تا مصر را آغاز کردم و 

خوشبختانه این تلاش نتیجه داد و توانستم به نت های زمان ساسانی که به 

پیدا کنم. در گام بعدی دانش ردوی زبان سانسکریت بود دسترسی 

زرتشتی ، استاد علی اکبر جعفری که تسلط کامل به زبان سانسکریت و 

زبانهای اوستائی و پهلوی دارند به کمکم آمد و توانستیم نت موسیقیائی  

زمان ساسانی را که مورد استفاده بزرگان آن زمان قرار میگرفته ترجمه  

و با نت امروزی تطبیق دهیم. نکته اعجاب آوری که با آن بر خوردیم  

وجود ربع پرده در موسیقی آن زمان بود که بسیاری از پژوهشگران آنرا  

 به دوران معاصر نسبت میدهند. 

کرن و سری علامت هائی هستند که در موسیقی ایرانی صدا های طبیعی  

را ریع پرده تغییر میدهند. گام موسیقی ایران با بیست و چهارربع پرده  

تشکیل شده که تفاوت موسیقی ایرانی با موسیقی غرب است. کرن مشتق  

از بمل و سری مشتق از دیز است. طبق بررسی های دکتر برکشلی ، 

 ربع پرده فاصله ای حدود یک نهم پرده است. 

در نت نویسی زمان ساسانی بیست و دو صدا را بزرگ و کوچک 

نامگذاری کرده اند که مشابه آنها را با سیستم نت نویسی آمریکائی 

 واروپائی آورده ایم . این صدا هاعبارتند از :

83 



 شاجا ) سی / دو ( 

 کمدواتی ) ربع پرده (

 ماند ) دی / ر بمل ( 

 چندوباتی ) ربع پرده (

 دایاباتی ) دی / ر ( 

 رنجانی ) ربع پرده (

 رختیکا ) ای بمل / می بمل(  

 رودری ) ای / می ( 

 خرو دری ) ربع پرده (

 باجریکا ) اف / فا( 

 پرا سارینی ) ربع پرده (

 پرینی ) اف دیز / فا دیز ( 

 مانجاری ) ربع پرده (

 کشیتی ) جی / سل (

پرده ( رختا ) ربع   

 ساندی پینی ) آ بمل / لا بمل ( 

 آلاپانی ) ربع پرده (

 ماداتنی ) آ / لا (  

 رو پینی ) ربع پرده (

84 



 رامبیا ) بی بمل / سی بمل ( 

 اوکرا ) بی / سی ( کشو وینی ) سی / دو (  

در کنار این یافته غرور آمیز تاسفی عمیق تار و پود ما را در نوردید که 

کجا بودیم و چگونه دین اهریمنی ، خون ریز ، جاهل پرور و واپسگرای  

اسلام همه چیز ما را گرفت. در کجای جدول موسیقیائی جهان قرار  

داشتیم که آخوندی خشک مغز و ابله بنام خمینی پس از اشغال ایران  

خواستار حذف کامل موسیقی شد . این آخوند دون پایه زشت کردار و  

زشت گفتار موسیقی را همانند تریاک دانسته و خانه ای که در آن  

 موسیقی باشد را به فاحشه خانه تشبیه کرد. 

 

:نخستین سرودی است که باربد بر درخت سرو خوانده است.داد آفرید  

 زننده بدان سروبر داشت رود 

 هم آن ساخته خسروانی سرود 

 یکی نغزدستان بزد بر درخت

 کزان خیره شد مرد بیدار بخت 

 سرودی به آواز خوش بر کشید 

 که اکنونش خوانی تو داد آفرین 

داستان داد آفرین بدین گونه است که سرکش ، رامشگر خسرو پرویز  

کوشید تا مانع دیدار شاه با باربد شود. باربد ناامید قصد بازگشت داشت  

که با باغبان کاخ که نامش مردوی بود بر می خورد و باغبان که از شرح  

 حال باربد آگاه شده و آواز خوش او و صدای دلنواز سازش را می شنود 

85 



به باربد توصیه می کند تا بر درخت سرو کنهسالی که در کاخ است ،  

نشسته و با نواختن ساز و آواز خود را به شاه معرفی کند. باربد جامه ای 

به رنگ سبز پوشیده و با بربط خود را در میان شاخه های درخت سرو  

پنهان می کند. شاه از آواز خوش او سر مست و باربد جزو رامشگران 

 دربارمیشود.

 

: از دیگر الحان باربد است . نام این آهنگ از آن جهت سبز  سبز در سبز

در سبز انتخاب شده که باربد با جامه سبز و بربطی سبز رنگ در میان  

 درخت سرو آنرا سروده است. 

 برآمد دگر باره بانگ سرود 

 دگر گونه تر ساخت آوای رود

سبز در سبز خوانی کنون همی   

 بدین گونه سازند مردان فسون 

 

: سرود پهلوانی      -  Pahlav 

پهلوعنوان و لقب بخشی از خاندانهای پارتی مانند سورن ، قارن و 

اسپاهبذ بوده است. بعد ها به معنی شهر و پهلوی در معنای شهری اطلاق 

 شده است. 

 بفرمود تا جمله بیرون شدند

 ز پهلو سوی دشت و هامون شدند

86 



 چو بازارگانان ، درین دژ شوم 

 نداند کس از دژ، که من پهلوم ) نسبت به آن پهلوی است( 

 چو نزدیکی شهر ایران رسید 

 همه جامه پهلوی بر درید 

: لحنی است برای شاهان.  سرود خسروانی   

 بدان گه که خورشید برگشت زرد 

 همی بود تا گشت شب لاژورد ) لاجورد( 

 زننده بدان سرو بر داشت رود 

 هم آن ساخته خسروانی سرود 

در سده پنجم میلادی و به هنگام فرمانروائی بهرام گور، موسیقی ایران  

در هفت یا هشت واحد که به آن خسروانیات می گفتند تنظیم گردیده بودکه  

عبارت بودند از : بند دستان ، بهار، ابرین، ابرینه، ماه در بستان، شسم، 

 گوه و اسپریس که فردوسی بزرگ در اشعارش از آنها یاد کرده است .

 ز تختی که خوانی ورا طاقدیس 

 که بنهاده پرویز در اسپریس 

اینکه اشاره کردم خسروانیات هفت یا هشت واحد است ، بخاطر آنست که 

برخی از پژوهشگران ، ابرین و ابرینه را یک واحد دانسته ، مشابه  

امروز که برخی از موسیقی دانهای ما دستگاه همایون و اصفهان را یکی 

 میدانند. 

87 

 



: مضمون این سرود که در شاهنامه آمده چنین است : سرود مازندرانی 

 که مازندران شهر ما یاد باد  

 همیشه بر و بومش آباد باد

 به بر بط چو بایست بر ساخت رود

 بر آورد مازندرانی سرود

: نام یکی از گنج های بزرگ و هشتگانه خسرو پرویز شادورد بزرگ  

 بوده که نام پرده ای از موسیقی ماست.  

 دگر آنکه بد شادورد بزرگ 

 که گویند رامشگران سترگ 

 در میان سی لحن باربد ، آهنگی است بنام شادروان مروارید. 

تلفظ درست شادورد و شادروان است.  Shad vard – Sha dorvan  

 

: نخستین لحن از الحان سی گانه باربد است.  گنج باد آوره   

 دگر گنج باد آورش خواندند

 شمارش گرفتند و در ماندند

: سومین لحن باربد است. گنج سوخته    

 دگر گنج کش خواندی سوخته  

 کز آن گنج بد کشور افروخته  

 

88 



در دانشنامه یا شاهنامه فردوسی بزرگ که بسیاری از یافته های  

موسیقیائی خود را مدیون آن هستیم به فرهنگ موسیقیائی که فردوسی در  

 شاهنامه اش آورده بر میخوریم.

 

: به معنی کوک کردن سیم سازاست. آراستن رود  

 زننده دگرگون بیاراست رود 

 بر آورد ناگاه دیگر سرود

 که پیکارگردش همی خواندند

 همی نام از آواز او راندند 

 

فریاد است.: یا آواز به معنای بانگ و آوا  

 خروش آمد از کوه و آواز زنگ  

ندید ایچ لهاک جای درنگ ) لهاک ، پس ویسه و از برادران پیران است  

 که در جنگ دوازده رخ پس از کشته شدن برادرش گریخت(

 چو بر خیزد آواز طبل رحیل 

 به خاک اندر آید سر شیر و پیل 

 

 بسازید نوحه به آواز رود

سرودبه بربط همی مویه زد با   

89 



 سرودی به آواز خوش بر کشید 

 که اکنونش خوانی تو داد آفرین 

 

: به معنی لحن، آواز و یا مقام موسیقی است.بانگ   

 بر آمد دگر باره آواز رود

 دگر گونه تر ساخت بانگ سرود 

 همان سبز در سبز خوانی کنون  

 برین گونه سازند مکر و فسون 

 

: تار در معنای رشته و سیم ساز است  تار  

 همی تار از زخمه صد پاره بود

 که کهزاد را بزم یکباره بود

 

: به پرده هائی اطلاق میشود که بر دسته سازهای رشته ای مانند  دستان

 بربط، تنبور و سه تار بسته میشود.

از آنجائی که هر آهنگ وسرودی با پرده ای آغاز میشود، آن دستان یا آن  

 پرده به نام آن مقام نامیده شده است. 

 یکی نغز دستان بزد بر درخت

 کز آن خیره شد مرد بیدار بخت 

90 



 سرودی به آواز خوش بر کشید 

 که اکنونش خوانی تو داد آفرید 

 

: به مضراب ساز گویند.  زخمه  

 از آن زخمه سرکش چو بیهوش گشت

 بدانست کان کیست خاموش گشت

 که چون باربد کس چنان زخم رود

 مداند نه آن پهلوانی سرود

در شاهنامه فردوسی به واژه های موسیقیائی بسیاری نظیر : زدن ساز،  

ساختن و کوک کردن ساز، سراینده ، سرود و تصنیف ، مطرب و 

رامشگر، نغمه ، سرود غم انگیز) نوحه(  همراه با اشعارمربوط به آنها 

 آمده است . 

شاهنامه فردوسی یک کتاب نیست که از آن به عنوان دانشنامه هم نام 

بردم. شاهنامه شناسنامه هر ایرانی است ، کارنامه و زندگی نامه قومی  

است که در گذر تاریخ بکرات به خاک سیاه نشسته و بار دیگر از خاک 

 ذلت به لطف شاهنامه و پیدا کردن هویت ملی اش بر خاسته است . 

با خواندن شاهنامه در می یابیم که چه بودیم و چگونه فرهنگ بیابانی  

مشتی عرب تحت نام اسلام همه چیز ما را گرفت. هزاران سال پیش از  

پیدایش اسلام که توسط زنباره، گردنه زن ، جنایتکار و خونخوار، محمد 

بن عبدالله شکل گرفت ما شاه بانوئی بنام هما داشتیم که نخستین زنی است  

 که بر اریکه شاهنشاهی ایران تکیه زده است. به استناد شاهنامه فردوسی 

91 



افتخار می کنیم که ارزش زن ایرانی در چه رتبه و مقامی بود که توسط 

بیابانگردان عرب و دینشان به نابودی کشیده شد تا جائیکه ارزش زن به  

نیم مردان تنزل یافت. هما شاه بانوئی بود که سی و دو حکومت کرد. هما 

، همسر شاه بهمن پوراسپندیار است که به خواست پدر، جهان پهلوان 

 رستم او را آموزش داده است.

فردوسی در مورد هما میگوید : همای ، پس از به شاهنشاهی رسیدن، 

درباری همگانی داشت .به دیدار سپاهیان پرداخت و در گنج بگشادو 

مردان جنگی و سپاهیان را زر و سیم بسیار ارمغان کرد. او از دید رای، 

خردو داد و دادگری ، از شاهنشاهی گذشت . در پرتو داد و دهش او ،  

 ایران آباد شد. همای همواره در اندیشه گسترش داد و نیکی بود.  

 چه نوشته ای میتواند چنین گویا آینه دیروز ما باشد؟ 

 

برای یک نوشتار تاریخی بر خلاف رمان و داستان باید ماه ها و بیشتر  

 اوقات سالها وقت صرف کرد. بن مایه ها را خواند و با هم مقابله کرد.  

نوشته های جعلی که با منظور های خاص در متن اثر نویسندگان ،  

و   تاریخ نویسان و شاعران گنجانیده شده را در آورد و پژوهشی پاک

بدور از آلودگی مذهبی و ایده لوژیکی تحویل خواننده داد. تنها مزد  

تلاش شبانه روزی یک پژوهشگر توجه به کار اوست. آگاه شدن و بیدار  

شدن است. پی بردن به گذشته پرافتخار و دانستن عامل بخاکستر  

 نشستن است. 

در مدت زمانی برابر چهار دهه که خود عمری است ، پیشروان راه  

 بیداری، دکتر کورش آریا منش ، آله دالفک و زنده یاد دکتر مسعود 

92 



انصاری مرارتها کشیدند و جانشان و زندگیشان را فدای آگاهی تو هم   

میهن نمودند. چهل سال است که پیام آزادگان پویا و زنده برای بیداری   

ایرانیان شبانه روز تلاش می کند. با توجه و آگاه شدن مزد ما را  

 پرداخت کنید. در خواست بزرگی نیست. 

 

سال هزار و ده میلادی، زمانیکه فردوسی بزرگ شاهنامه را به سلطان  

محمود غزنوی پیشکش می کند، سال سختی در خراسان بود. قحطی بیداد 

میکرد و از آنچه در تاریخ یمینی می خوانیم ترسی بزرگ بر ما مستولی  

میشود.در نیشابور دیگر سگ و گربه ای پیدا نمی شد، چون تمامی را  

مردم خورده بودند. دزدیدن کودکان و خوردن آنها معمول بود. مادر بچه  

اش را میخورد و شوهر زنش را. در چنین حال و هوای رعب انگیزی  

فردوسی هشتاد ساله که تمامی دارائی اش را در راه تنظیم شاهنامه از 

دست داده بود، شاهنامه را به سلطان محمود غزنوی داد تا گشایشی در 

. کارش ایجاد شود  

 هواپرخروش و زمین پر خروش 

 خنک آنکه دل شادداردبنوش 

 درم داردو نان و نقل و نبید 

 سر گوسفندی تواند برید 

 مرا نیست این خرم آن راکه هست 

 ببخشای بر مردم تنگدست 

 شخصیت بزرگی چون فردوسی که بر قله سخن نشسته ، اینک نیازمند  

93 



 یک غذای گرم است.  

شاه اسلام زده ایران بخاطر بدگوئی های ابوالقاسم گرگانی ، آخوند مقتدر 

دربار که پیش شاه گفته بود : فردوسی از گبران ستایش می کند و  

رافضی است ، در حق فردوسی بزرگ بی مهری را به بینهایت میرساند 

و با دادن پولی ناچیز که فردوسی آنها را به گرمابه داری می بخشد ، او 

را میراند. همین آخوند نابکاردربار محمود غزنوی است که وقتی 

 فردوسی مرد مانع دفن جنازه او در قبرستان مسلمانان شد.  

در مورد فردوسی بزرگ افسانه های زیادی ساخته شده است. برخی از  

آنها در راستای حسن نیت و بسیاری بر اصل بخل و حسد ، تنگ نظری  

و دشمنی فردی و در نهایت حفظ اسلام اهریمنی و در دوره معاصر این  

دشمنی را از سوی کسانی می بینیم که تازی پرست بوده و به بنیانگذار  

شناساندن هویت و شناسه ملی ایرانیان کین می ورزند و در نوعی دیگر  

لنینیستی و مائوئیست ها هستند که  –طرفداران مرام های کمونیستی 

ناسیونالیسم ملی ایران چون خاری به چشمشان فرو میرود. شاخص این 

گروه آخر که در ضدیت با فردوسی بزرگ قامت لهیده خود را بلند کرده  

 اند ، احمد شاملو و علی حصوری هستند.

دیروز، مخالفت با فردوسی بزرگ در جعل افسانه یا جعل خبر بود. یکی 

از جعلیات بدور از شرف و نیوندی که تنها در دکان آخوند ها پیدا میشود، 

ساختن اشعاری در مدح دژخیم محمد ، علی جنایتکار و آدمکش توسط  

فردوسی بزرگ است. این بی شرمان تاریخ در اوج وقاحت مدح و  

ثناگوئی فردوسی را به  بولدوزر محمد) علی( در قالب کپی برداری از  

وزن اشعار شاهنامه ساخته و بخورد مردم نا آگاه و مسخ شده ما داده و  

 میدهند. فردوسی که افتخارش زنده کردن عجم است ، آیا از علی مظهر 

94 



ناپاک شیعه تعریف و تمجید می کند؟    

 منم بنده اهل بیت نبی 

 ستاینده خاک پای وصی

 حکیم این جهان را چو دریا نهاد

 بر انگیخته موج از او تند باد

 چو هفتاد کشتی بر او ساخته  

 همه بادبانها بر افراخته

 یکی پهن کشتی بسان عروس 

 بیاراسته همچون چشم خروس

 محمد بدواندرون با علی 

 همان اهل بیت نبی و وصی 

 ........ 

دیدن این اشعار آبکی که بی ذوقان مسلمان ساخته اند و آنرا به فردوسی  

 بزرگ نسبت میدهند ، هر انسان فکوری را به تاسف وامیدارد.  

مسلمانان با ساختن این اشعار سبک و تفسیری که زیر آن گذاشته و 

 میگذارند تنها به مسخره کردن خودشان اشاره دارندو بس.  

در زیر این اشعار و در تفسیر آبکی ترش می خوانید : فردوسی خردمند 

در ابیات فوق سفینه نجات را در دریائی توفانی وصف می کند که رسول  

خدا و علی و خاندان او در آن هستند!!! فردوسی خردمند ایمان دارد که 

 اگر به آن کشتی پناه جوید، آن دو بزرگوار یعنی محمد و علی او را از 

95 



غرق شدن خواهند رهانید !!!!!!!     

در جعل اشعار فردوسی به نکاتی بر میخوریم که تنها از تراوشات مغز  

 یک دیوانه و مشنگ مسلمان انتظار شنیدنش را داریم. 

 که من شهر علمم، علی ام در است 

 درست این سخن قول پیغمبر است 

 اگر مهرشان من حکایت کنم

 چو محمود را صد حمایت کنم

جالب اینجاست ، در شاهنامه های دیگر دست برده شده توسط مسلمانان  

 بیت اول چیز دیگری است 

 چومن از محمد حکایت کنم 

 چو محمود را صد حمایت کنم

همانطوریکه می بینید، در یک شاهنامه جعلی فردوسی از مهرش به  

محمد و علی سخن میگوید و در شاهنامه جعلی دیگر علی را کنار گذاشته  

 و تنها از محمد تعریف می کند. 

پس از این اشعار بی مایه و عوام فریب به شعری بر میخوریم که در 

 تضاد کامل با افکار حماسی فردوسی بزرگ است 

 منم بنده هر دوتا رستخیز 

 اگر شه کند پیکرم ریز ریز !!!!!!!!!!!!!! 

در ادامه جعلیات مسلمانان در نشان دادن اینکه فردوسی به خاندان علی  

 ارادت !!!!! داشته است می خوانیم 

96 



 چهارم علی بود جفت بتول 

 که او را بخوبی ستاید رسول 

 از او بر روان محمد درود

 به یارانش بر هر یکی بر فزود 

 سر انجمن بد ز یاران علی 

 که خواندش پیغمبر علی ولی 

 وگر در دلت هیچ مهرعلی است 

 تو را روز محشر به خواهش ولی است

 هزاران درود و هزاران ثنا

 زماآفرین باد بر مصطفی !!!!!! 

در تفسیری آبکی تر از تمامی اشعار اشاره شده ، مسلمان مغز فندقی 

علت بی مهری سلطان محمد غزنوی نسبت به فردوسی بزرگ را ستایش  

 علی توسط فردوسی در حضور شاه سنی مذهب غزنوی میداند !! 

یکی از خرد باختگان نعلین لیس معاصر دکتر احمد مهدوی دامغانی است 

که بر اشعار جعلی بالا تفسیر میگذارد.این پشت به وطن کرده تازی  

پرست میگوید : بر زبان آوردن وصی که در حقیقت منظور علی بوده ، 

چون از محمد به عنوان نبی یاد شده  توسط فردوسی در طول شاهنامه  

 کافی بود که او از چشم محمود غزنوی بیفتد!!!!!!  

 اگر چشم داری به دیگر سرای 

 به نزد نبی و وصی گیر جای 

97 



 همانا که باشد مرا دستگیر 

 خداوند تاج و لوا و سریر 

 خداوند جوی و می وانگبین 

 همان چشمه شیر و ماء معین  

یکی از ویژه گی های اشعار فردوسی بزرگ دوری از الفاظ بیگانه 

خصوصا عربی است . حال از خود بپرسید چطور ممکنست خداوند سخن 

ایران و ایرانی به یکباره این ویژه گی را کنار بگذارد و به الفاظ عربی  

 روی کند.  

جاعلان اشعار فردوسی اگر کمی پیش میرفتند حتما از قول فردوسی 

راجع به حوری های همیشه باکره و غلمانها برای سیرویس دهی به لواط  

 کاران و بچه باز ها هم داد سخن میدادند.  

 به مدح علی خامه سر می کنم 

 زمین تا فلک پر گهر می کنم 

 

یکی از جعلیات نفرت انگیز مسلمانان در خصوص شاهنامه و فردوسی  

بزرگ ، نظم داستان یوسف و زلیخا است. تا نود سال پیش بر اساس  

تبلیغات ملایان تصور میشد که فردوسی بزرگ علاوه بر شاهنامه ، قصه  

یوسف و زلیخا را به نظم در آورده است. خوشبختانه با افشاگری های  

 حکیمانه استاد عبدالعظیم قریب و استاد مجتبی مینوی این تبلیغ خنثی شد. 

مسلمانان دروغگو بر اصل مذهبشان که تقیه را جایز می شمارد خواسته 

 بودند که بگویند : فردوسی از اینکه عمری ستایش گبرکان و آتش پرستان 

98 



) زرتشتیان ( کرد، در آخر عمر پشیمان شده و برای جبران گناه !!!!!   

خود یوسف و زلیخا را به شعر کشیده است. با اینکه نظامی عروضی تا 

آخر سده نهم تائیدی بر این جهل نکرده ، تاسف بار است که سده ها 

ملایان از این دروغ سود جستند و ذهن ایرانی نا آگاه را تیره نگهداشته و 

او را در چاه ویل جهل انداخته اند . شرم و ننگ بر روشنفکران بی وطن 

دیروزی که بجای بر افروختن و به دست گرفتن چراغ برای یافتن هویت  

و شناسه ملی و جمع کردن مردم به زیر پرچم واحد ناسیو نالیسم ملی  

و ایرانی خود را با اندیشه های مارکس و لنین و مائو و.... سرگرم کردند 

 ملتی را بیچاره و دربدر ساختند.  

منظومه یوسف و زلیخا که توسط فردی بی مایه بنام شمسی در سده پنجم 

، هفتاد سال پس از مرگ فردوسی بزرگ قافیه بندی شده بقدری سست و 

رکیک و خام است که بنا به گفته استاد مجتبی مینوی در ردیف کتاب  

 عاق والدین و به عبارتی کلثوم ننه و حسین کرد است. 

اگر می خواهیم فردوسی بزرگ را بشناسیم ، کافی است شاهنامه واقعی 

او را بخوانیم . او دوران جوانی و میانه سالی را در رفاه گذارنده . او با 

 رفاهی که داشته نمیتواند عقده تهی دستان و نو کیسه ها را داشته باشد. 

او اهل سواری، گردش،شکار،ورزش، بزم و تفریح نجیبانه بود. او تا 

تنها چیزی که برای فردوسی  شست سالگی تندرست و نیرومند بود. 

مطرح بود ؛ اندیشه برای ایران بود.این امر مقدس باعث شد تا از  

فردوسی بزرگ هیچگونه هرزه گردی ادبی، مداحی و سرودن اشعار 

 عاشقانه و پرداختن به زلف و کمان و ابروی یار نبینیم.

دلیل این ادعا این است که به غیر از شاهنامه هیچ شعر دیگری از او در  

 دست نیست. از زمان رودکی تا امروز اگر نگاهی به تاریخ ادبیات ایران 

99 



بیندازید ، تنها کسی که تافته جدا بافته از دیگران است ، فردوسی بزرگ   

است. فردوسی از لحاظ اخلاق و زندگی به هیچ یک از شاعران صاحب 

نام نظیر : سعدی ، حافظ، سنائی ، عطار، نظامی و ناصر خسرو شبیه  

آرمانهای فردوسی را نیست. فردوسی بزرگ یک انسان خاکی پاک بود. 

تنها در خاک ایران زمین میتوانید دنبال کنید نه در آسمانها ، همانگونه  

 که شاعران مثلا عرفانی می جویند. 

برای فردوسی بزرگ ریاضت کشی ، ترک دنیا، نفی مائده های زمینی و 

 فریب مردم برای بهشت دروغین معنی ندارد. 

در درازای شاهنامه امکان ندارد تا به شعری که حاکی از گزافه گوئی ، 

هوسبازی، هزل بی عفتی، و یا طعنه باشد بر خورد کنید. فردوسی 

هیچگاه از در ضعف سخن نگفته است. استحکام شخصیت قهرمانان  

داستانهایش را در خود او به روشنی می بینیم. عالم فردوسی در جنگ با 

دشمنان ایران و ایرانی است نه برادر کشی های مذهبی که تمام تاریخ  

 سرزمین ما به آن آلوده است. 

فردوسی با تمامی عشقی که به ایران و ایرانی می ورزد ، همواره 

ازخوبی به دفاع بر می خیزد. خوبی جایگاهی بس بزرگ نزد فردوسی 

 دارد حال می خواهد از جانب ایرانی باشد و یا از سوی تورانیان. 

در زمان فردوسی هنوز روانها پیچیده نیست . هنوز کنایه های غلیظ و  

دو پهلو گوئی ، جویدن و گره گره سخن گفتن باب نشده بود. هنوز دوگانه 

شعر گفتن مد نبود که با اشعاری به فریب مردم بر خیزند و با شعری  

دیگر کاسبی کنند و فخر بفروشند ، کاری که پیشه بسیاری از شاعران  

معاصر ما از شهریار گرفته تا شاملو و نعمت زاده و سیاوش کسرائی  

 بود. فردوسی خانواده دوست بود. او ساده زندگی کرد و ساده مرد.در

100 



مرگ پسرش، سادگی و استواری فردوسی  را شاهدیم.   

 مرا سال بگذشت بر شست و پنج 

 نه نیکوبود گر بیازم به گنج 

 مگر بهره گیرم از پند خویش

 بر اندیشم از مرگ فرزند خویش

 مرا بود نوبت، برفت آن جوان 

 زدردش منم چون تن بی روان  

 ز بدها تو بودی مرا دستگیر 

 چرا چاره جستن ز همراه پیر 

 مگر همرهان جوان یافتی 

 که از پیش من تیز بشتافی 

 جوان راچو شد سال بر سی و هفت 

 نه بر آرزویافت گیتی برفت 

 کنون او سوی روشنائی رسید 

 پدر را همی جای خواهد گزید

 بر آمد چنین روزگار دراز 

 کزان همرهان کس نگشتند باز 

فردوسی ، پیریش با درد پسر از دست داده و تنگدستی و سر خوردگی  

 همراه بود. آرمان او بزرگ بود و پیش بینی اش نزدیک به حقیقت. 

101 



 چو این نامور نامه آمد به بن 

 زمن روی کشور شودپر سخن 

 از آن پس نمیرم که من زنده ام

 که تخم سخن را پراکنده ام 

 هر آنکس که داردهش و رای و دین  

 پس از مرگ بر من کند آفرین 

جهان بینی شاهنامه در حقیقت جهان بینی خود فردوسی بود. پس از اوستا  

و گاتهای اشو زرتشت که در آن خرد و دانش جایگاه رفیعی دارد ، 

شاهنامه نیز مملو از واژگان خرد و دانش و کوشش است. فردوسی کاری 

به عرفان ندارد. از اشعار فردوسی آنچه تراوش می کند ، میهن دوستی و 

عشق به ایران و فرهنگ آنست. این ویژه گی باعث شده تا دستار بندان  

تازی پرست و چپی های بی وطن در ضدیت با او قد علم کنند. فردوسی  

در شاهنامه اش به دنیای ایران پیش از اسلام تعلق دارد. دیدگاه فردوسی 

بر خلاف خیام بی پنجره نیست و به فضای باز و افقی گستره متصل  

خواننده شاهنامه را به بد بینی نزدیک نمی کند. در   است. فردوسی

شاهنامه فضا ، فضای جنگ است و پیکار برای ماندن ، علیرغم اینکه در  

 جنگ ضمانتی برای بازگشت نیست. 

قدر مسلم اگر اعراب بیابانگرد با فرهنگ زمختشان به ایران حمله  

نمیکردند ، ما صاحب فرهنگی بودیم که در آن حزن ، غم ، مویه و بی 

اعتباری جهان ، آنچه خیام به شعر آراسته است وجود نداشت. فرو  

ریختن امپراتوری ساسانی به دست مشتی بیابانگرد و خیانت بعضی ها 

 باعث شد تا فرهنگ ما رنگ و بوی عزا بگیرد. 

102 



ملایان وقتی دیدند که با پیر طوس نمیتوانند مقابله کنند، دست به تقیه زدند  

تا به مردم اسلام زده ما تفهیم کنند که فردوسی بزرگ شیعه مسلک بوده  

 در حالیکه همه میدانیم که گرایشات او به گذشته پر افتخار ایران و حفظ 

 شخصیت ملی جائی برای شیعه و شیعگری باقی نمیگذارد. 

در اینجا درودی دارم گرم به استاد جلال خالقی مطلق که با تشخیص 

اشعار الحاقی و جعلی و پاک کردن آنها از شاهنامه ، کتابی تمیز و عاری  

از آلودگی اسلامی برای ما بجا گذاشتند. در کنار استاد مطلق ، باید به 

ستایش از زحمات محمود امید سالار و کارگردان متعهد سینمای ایران ، 

 بهرام بیضائی ، رویه های این نوشتار را با نام آنها زینت داد.  

بر خلاف اسلام اهریمنی و شکل شیعه آن که جهاد و شهادت را دو صفت  

برتر ، البته برای ماندگاری مشتی انگل دستار بند توصیه می کند، 

فردوسی بزرگ دو صفت را بالاترین فروزه حیات ملی ایران میداند ؛ 

 همت و شهامت. تفاوت اندیشه تا کجا؟

همت را اگر بخواهیم خصوصی و تنها در وجود فردوسی خلاصه کنیم 

باید به سی سال کار بی ایستای او که فرهنگ نابود شده ایران را نجات 

داد بسنده کنیم. سی سال وقت برای به ثمر رساندن آرمانی بزرگ و تنها 

بخواهیم شهامت را محدود به یک کار و آن نوشتن شاهنامه. و اگر باز 

فردوسی بزرگ کنیم ، شهامت او را در مقابل سلطان محمود غزنوی شاه 

 اسلام زده و قهار باید ببینیم.

در ضدیت با فردوسی بزرگ که پس از مرگ او آغاز شد، نقش واضح 

عباسیان و مدارس نظامیه در حفظ سیاست ضد ایرانی آنها به روشنی  

بچشم میخورد. شاه اسلام زده غزنوی، محمود هم مجد الدوله دیلمی را  

 بخاطرخواندن شاهنامه سرزنش می کند. آخوند عبدالجلیل رازی قزوینی 

103 



شاهنامه را مدح نامه گبران می خواند. تنگ نظران مداح چون فرخی  

سیستانی ، معزی نیشابوری و انوری نیز بر ضدیت با شاهنامه قد علم می 

کنند. آن زمان کسانی چون مسعود سعد سلمان، عطار نیشابوری  و 

نظامی عروضی بودند که مقابل یاوه گویان حکومتی و شاعران صله 

بگیر درباری به ایستند و از فردوسی بزرگ دفاع کنند.و قصه ضدیت با 

  شاهنامه به امروز کشیده شد. 

 

 احمد شاملو 

احمد شاملو در فروردین سال شست و نه تازیان در دانشگاه برکلی  

کالیفرنیا ، بالا آورده های پشت به وطن کرده ای چون علی حصوری  

  زبانشناس را غرغره کرد. شاملو که سالها به عنوان سر دبیر نشریه

خوشه به مردم ما فضل فروخت به دفاع از ضحاک بر خاسته و ضمن  

حمله به فردوسی بزرگ، زنده کننده فرهنگ ایران ، او را متهم می کند 

 که فردوسی صرفا بخاطر منافع طبقاتی ضحاک را با آنهمه اقدامات  

104 



اجتماعی !!! لجن مال کرده است. به باور شاملو، ضحاک به رهبری توده 

ها همت گماشت و علیه نظام طبقاتی جمشید قیام کرد و کاوه آهنگر فردی  

 ضد انقلابی بود!! که مقابل توده ها ایستاد!!  

این اولین بار نبود که پشت به وطن کرده ای چون شاملو به ضدیت با 

فرهنگ سرزمینش بر خیزد . پیش از او سید حسین نصر رئیس دفتر  

شهبانو فرح را داشتیم که تمام مفاخر ملی ما را عرب شناسائی کرد و به 

 جهانیان آنها را دانشمندانی معرفی کرد که تعلق به دنیای اسلام دارند !!!

پیش از شاملو، احمد فردید بی وطن را داشتیم . علی حصوری بیگانه با  

فرهنگ ایران زمین را داشتیم. ده ها تازی پرست دون صفت داشتیم که 

تاراج گران فرهنگمان را ، ویران کنندگان سرزمینمان را، قاتلین 

 اجدادمان را پرستیدند و از آنها بت ساختند.  

ناآگاهی علی حصوری از شاهنامه و تحت نفوذ قرار گرفتن شاملو آنهم  

بدون آگاهی از این کتاب باعث شد تا شاملو مدتی برای دشمنان فرهنگ 

ایران سوژه روز شودو خیلی زود خاموش شده و ننگ ابدی را برای خود  

بخرد. ایکاش شاملو و علی حصوری کمی درایت داشتند تا بفهمند که  

ضحاک بیانگر یک دوره حکومت جبارانه و ستمگرایانه بابلیان بر ایران 

 بوده که هزار سال به درازا کشیده بود.  

زمانیکه نگاه اندیشمندان خارجی را با گفته های اندیشمندان !!!!!! وطنی  

 مقایسه می کنیم، تاسفی ژرف تار وپود ما را میگیرد. پروفسور کاول، 

ایران شناس میگوید : اوگوست امپراتور روم گفته است : من شهر روم  

را با آجر به دست آوردم و با مرمر آنرا بجای گذاشتم. فردوسی کشورش  

را فاقد ادبیات دید و در مقابل منظومه ای از خود باقی گذاشت که تمامی  

 شاعران بعد از او فقط توانستند تقلید کنند و هیچکدامشان نتوانستند بر او 

105 



برتری یابند. شاهنامه فردوسی تنها کتابی در آسیا است که با حماسه   

هومر برابری می کند. ابیات کتاب بسیار خوش آهنگ است و با تعبیرات  

 نامطبوع و اصطلاحات نا مانوس آمیخته نیست. 

پس از تلاش حمدالله مستوفی در تصحیح شاهنامه در سده هشتم و شاهنامه 

بایسنقری در سده نهم . نخستین تصحیح شاهنامه در کلکته هند صورت 

گرفت. بار نخست در سال هزار و صد و نود خورشیدی توسط ماثیو  

لمسدن و بار دوم پس از هجده سال توسط ترنر ماکان انگلیسی انجام 

گرفت. از خارجی ها ، کسانیکه بر روی شاهنامه کار کردند میتوان از  

ژول مون فرانسوی ، وولرس و همچنین لاندوئر هلندی ، ای . ا. برتلس 

روسی، هانری ماسه، فوتیزولف، تئودرنولدکه  نام برد. در ایران،   

فردوسی بزرگ یارانی صمیمی و صاحب اندیشه داشت که عشق به میهن  

بودند. عبدالحسین نوشین، مجتبی مینوی، زنده یاد را از او به ارث برده 

محمد مختاری که در جریان قتل های زنجیره ای به دست اشغالگران  

سرزمینش ترور شد، فریدون جنیدی، سید حسن تقی زاده ، محمد امین 

ریاحی، محمد قزوینی، ایرج افشار و  استادجلال خالقی مطلق که در بنیاد 

ایرانیکا دکتراحسان یار شاطرپاکترین و بهترین شاهنامه را در هشت  

 پوشینه به مردم ایران و جهان پیشکش کرد.

پرو فسورهانس هاینریش شدر، ایران شناس آلمانی از شاهنامه به عنوان  

بزرگترین اثر حماسی جهان یاد می کند. زمانیکه شاهنامه فردوسی به 

بیشتر زبانهای زنده دنیا ترجمه شده و خود فردوسی بزرگ مورد احترام  

جهانیان به راحتی میتوان وزوز مگس هائی نظیر حصوری ها و شاملو  

 ها را که در پیله باورهای ضد ایرانی گرفتار آمده اند را ندیده گرفت. 

 

106 



تنها از رژیم دستار بندان اشغالگر تازی پرست بر می آید تا در سایه 

سکوت مردم اسلام و کرونا زده ، تندیس فردوسی بزرگ را در آستانه  

بیست و پنج اردیبهشت روز فردوسی بشکنند و بدین سان دشمنی دیرینه  

 خودشان را با فرهنگ گهر بار پارسی نشان دهند.  

 

 ننگی برای مردم قزوین. 

وقیحانه ملایان تنها مربوط به قزوین نمی شود. دست اندازی و جسارت 

شرم بر اساتید و دانشجویان دانشگاه فردوسی مشهد که نام دانشگاه 

فردوسی است ، اما نشان آن در ضدیت با فرهنگ ایران بوده و در آنجا  

نیز تندیس زنده کننده ادب پارسی و عامل احیای هویت ملی و پیدا کننده  

شناسه ربوده شده ایرانیان توسط اعراب ، توسط دستار بندان و مزدوران  

 آنها شکسته میشود. 

107 



 

 

 

دستار بندان مغز فندقی و نعلین لیسان آنها حقیر تر و زبون تر از آنند که 

بفهمند که اگر هزار بار تندیس فردوسی بزرگ را بشکنند ، ما ده ها  

نمیدانند که نام برابر آنرا خواهیم ساخت . این لومپن های تازی پرست  

 فردوسی در قلب هر ایرانی میهن خواه حک شده است.

آخوند بی اصل و نسب و مزدوران آنها باید بدانند که ایرانی اگر تک  

کتابی است ، منظور هجو نامه و مزخرف نامه و جنگ نامه قرآن نیست،  

بلکه کتابی است که آینه تمام نمای روح ایرانی در آن منعکس است و آن 

شاهنامه است.اگر یونانی ها به ایلیارد، ایتالیائی ها به کمدی الهی،  

 انگلیسی ها به آثار شکسپیر، آلمانی ها به آثار گوته و روس ها به نوشته 

108 



های پوشکین دل بسته اند، ما نیز به شاهنامه دل بسته ایم. بنا به گفته  

ایران یار میر جلال الدین کزازی شاهنامه پژوه و استاد دانشگاه : اگر  

 فردوسی شاهنامه را نمی سرود، شاید ایرانی وجود نداشت.

به باور ایرانیان پاک نهاد ، شاهنامه سر چشمه فرهنگ ایران است. 

شاهنامه بیش از هر کتابی روح قوم ایرانی را در دوران سر بلندی اش  

انعکاس داده است. دورانی که نشانی از بربرهای صحرا نشین عرب و 

 فرهنگ زشت و زمخت آنها نبود.شاهنامه حماسه ملی مردم ایران است 

که هیچ ملتی نطیر آنرا ندارد. ایلیاد که معروفترین حماسه دنیا است در   

مقابل شاهنامه به جزوه و کتابچه ای میماند. کدام کتاب را میتوانید بیابید  

که قدمت اشعار آن به سپیده دم تاریخ سرزمینمان برسد؟شاهنامه فردوسی  

بزرگ از محدوده حماسه خارج شده است، این کتاب با وسعتی که دارد، 

 کل مسائل انسانی را انعکاس میدهد. 

 

 

شاهنامه به دو دوره داستانی و تاریخی تقسیم شده است. دوران داستانی 

که دو سوم حجم شاهنامه را گرفته و به پادشاهی همای چهرزاد پایان 

 میگیرد و بخش تاریخی آن که بیشتر به سرگذشت ساسانیان تا یورش

109 



اعراب بیابانگرد می پردازد. در یک کلام، باید گفت که شاهنامه خلاصه  

و چکیده فرهنگ و کردارو جهان بینی قوم ایرانی در طی دو هزار سال  

است. شاهنامه نظیر اوستا بر محور نبرد نیکی و بدی می چرخد. با  

آنانکه فردوسی بزرگ بکرات به این مسئله مهم که خط زندگی باریک 

است و با اندکی انحراف میتواند بدبختی بزرگی به وجود بیآورد که نمونه 

آن جمشید است که غرور بر او مستولی شده و وبا این ویژه گی ملک از  

دستش رفته و ضحاک با اره او را به دونیم می کند،برای ما که شاهنامه  

را خوانده بودیم درس نشد و با بی خردی و از سر سیری در سال پنجاه و 

خودمان اره را به دست ضحاک زمان ، خمینی وژن دادیم تا تمامی هفت 

ایرانیان را اره کند. فردوسی میگوید: بدبختی آنست که بهای گناه 

فرمانروای نادان را نه تنها خودش ، بلکه همه مردمش در طی زمان  

درازی باید بپردازند.حاصل چه شد؟ عرب بر ما پیروز شد و نظیر  

 ضحاک هزار و چهار صد سال است که ما رادر بند نگهداشته است. 

داستان ضحاک پر از کنایه هائی است که همواره اندیشه ایرانی را به  

خود مشغول کرده و درد آور اینجاست که هر چند یکبار سرو کله  

ضحاک پیدا میشود که نمونه مخوف آن را در قالب دستار بندی بی اصل  

و نسب و جنایتکار و ددمنش بنام سید علی خامنه ای شاهدیم. ضحاک  

امروز سرزمین ما نمونه تمام عیار رذالت، دروغگوئی، نسل کشی، 

چپاول و دزدی،جنایت و آدمکشی است که هر روزه به ده ها مار روی 

شانه اش برخلاف ضحاک اصل که تنها دو مار بر روی شانه اش بود ، 

باید از مغز جوانان و دگر اندیشان به مار هائی که تجسم عذاب وجدان 

 اوست غذا بدهد. 

 

110 



 

در مقابل ضحاک ، قیام کاوه آهنگر بشکلی که در شاهنامه آمده در تاریخ  

ادبیات جهان بی نظیر است. یک چنین خیزش جانانه ای که از بطن مردم 

ستم کشیده و دربندبجوشد،گواه دیگری است که شاهنامه چگونه میتواند با 

باور و اندیشه نو مقابل ضحاک زمان قدعلم کند و این مسئله موجب  

دغدغه خاطر اشغالگران میهن را پیش آورده تا آنها دست به تخریب  

تندیس فردوسی بزرگ بزنند. آخوند ، خطر فردوسی را خوب درک کرده 

و اینجاست که مردم ما در دفاع باید دستهای کسانیکه تندیس فردوسی  

 بزرگ را شکسته و خراب کرده اند ، قطع کنند. 

 

 

111 



اگر فردوسی نبود ، امروز ما با زبان شیرین فارسی سخن نمی گفتیم و 

زبان ما عربی بود. آیا کسی بر گفته هگل که میگوید : تاریخ جهان با 

ایران آغازشده شک دارد؟ آیا این گفته افتخار آمیز نیست؟ این گفته 

 ستایشی است بزرگ و حقیقی که خود ما برای آن ارزشی قائل نشده ایم. 

وقتی یک بیگانه نسبت به ایران و ایرانی ، آنهم ار روی خردمندی چنین 

میگوید، چرا خودمان باور نداریم که چه بودیم و چه بلائی اسلام بر سر 

ما آورد. کی و چه زمانی ایرانی باید تصمیم بگیرد که از بین دو فرهنگ 

گهر بارایران و فرهنگ زمخت عرب که جز تیره روزی ، بدبختی، 

واپسگرائی ، فساد، دزدی، فحشاءو بی وطنی برای ما سودی نداشته ،  

فرهنگ نخست را انتخاب و دومی را به گور تاریخ بسپارد. فرهنگ  

ایران و آنچه فردوسی بزرگ برای ما به یادگار گذاشته است ، حکایت ها 

از کنشگری دارد، از دید فردوسی بی کنشی یعنی مرگ. هر انسانی باید  

ر تب و تاب برای زیستن و بهتر زیستن باشد. فردوسی با در تکاپو و د

 تسلیم بیگانه است.فردوسی با ممتنع بودن و خاموش بودن بیگانه است. 

فردوسی بزرگ بی تحرکی و غفلت را عامل زبونی میداند. توجیه اینکه  

ملت ما در مذلت آخوندی غرق شده اند و دیگر نای نفس کشیدن ندارند  

در کیش فردوسی نمی گنجد. شاهنامه انسان ساز است، شاهنامه زمان  

خاصی ندارد که با آن فریدون و کاوه ساخت و ضحاک را به زیر کشید.  

امروز ما باید هزاران فریدون و هزاران کاوه داشته باشیم. اگر رمز 

پیروزی آندو در کوشش و مردانگی و میهن خواهی بود ، امروز بار  

دیگر این فروزه هاعلیرغم وجود کرونا و فقر فزاینده و گرسنگی باید 

 تقویت شوند و مردم ما بخود آمده و تن از زیر بار ننگ رها سازند. 

 

112 



  

  

های رزمی شاهنامه بنگرید که سرشت و ساختاری حماسی  اگر به بخش 

بینید که ایرانیان آغازگر نبرد و خونریزی باشند بلکه  دارد هرگز نمی 

تازند و ایرانیان به  می همواره تورانیان یا مردمانی دیگرند که به ایران 

ایستند و تا آنان را از کشور نرانند دست از نبرد ناچار در برابرشان می

هم میهن، ایران تو بار دیگر به دست اعراب و نوادگان آنها   کشند.نمی 

اشغال شده است و این وظیفه توست که بیگانگان را از کشورت بیرون  

 کنی.

113 



                                    دهیمگر سر به سر تن به کشتن ا

 از آن به که کشور به دشمن دهیم 

                                                  دریغ است ایران که ویران شود

 کنام پلنگان و شیران شود

فردوسی بزرگ مرد توانای ادب پارسی چنان در شیپور افتخارات، 

دلاوری ها، جنگاوری ها، پهلوانی ها و... این سرزمین می دمد که گویی 

بار دیگر همه اسطوره ها و افسانه های باستان سر ازخاک برآورده و در 

روح و جان تک تک ایرانیان حیاتی دوباره می یابند آن هم در عصری 

که به جهت خوار کردن، ایرانیان را 'موالی' )بردگان( و یا 'عجم' کند  

. زبان می خوانند  

فردوسی بزرگ با این شاهکار ادبی هویت، منش، فرهنگ و تاریخ  

ایرانیان را بدان ها بازمی گرداند و با این کتاب ارزشمند که جانمایه  

حیات ، فرهنگ، اندیشه و تمدن ایرانی است چنان در وجودشان ریشه می 

دواند که برای همیشه تاریخ در ذره ذره وجود این مردمان و خاک این 

 .سرزمین سبز است 

اثری که گنجینه ای بی همتا از جلوه های مختلف زندگی اقوام ایرانی در  

بر خرد و   توامو بازتاب دهنده فضیلت ها ، ارزشها و تاکید  سده هاطول 

 عقل است 

شاهکاری که در بین همه اقوام از کرد ، لر و ترک ،فارس و بلوچ تا عام  

 و خاص سینه به سینه نقل و ماندگار و عزیر شد آنجا که فرزندان این 

114 



سرزمین را با نام اسطوره ها نام می نهند و اشعار حماسی آن بر زبان  

 هاجاری و منش پهلوانی آنها بر رفتار و کردارشان مشهود است 

با بدی ها ، ستم ها و   ستیزروایتی زیبا از از خوبی ها و نیکی ها در 

فسانه و قصه بیان می شود از آرش کمانگیر تا  افسادها که همه در قالب 

قیام کاوه آهنگر و نبردهای پهلوان بی همتای شاهنامه رستم ، سهراب ، 

اسفندیار و دسیسه ها و کین ها و کین خواهی ها همه بخشی از این  

 روایت های حماسی و رزمنامه بی نظیر است 

اینک باید بیش از گذشته ؛شاهنامه این اثر حماسی و خالق آن حکیم 

ابوالقاسم فردوسی استاد خرد و شعر و ادب پارسی را پاس داشت و این  

  پاسداشت در گروه ماندگاری آن در یادها ، اذهان و منش و عمل است

باید پاسداشت خرد و خردگرایی و حکمتی که حکیم توس بدان شهره است  

بر آن تاکید داشته  و و در جای جای این شاهکار که خردنامه باید خواندش 

، بود.است  

 

 

115 



 امروز یک شعار را مردم ما باید فریاد بر آورند که : 

 ماکم مردمی نبوده ایم.
امروز اگر شاهنامه مانده از برکت وجود مردم کوچه و بازار است .اگر  

چنین نبود هزاران بار توسط آخوندها، شاملو ها ، علی حصوری ها و 

 توده ای های بی وطن محو و نابود شده بود . 

در پایان زینت بخش این نوشتار کار ارزشمند ایران یار هومر آبرامیان  

در دانشگاه کورش بزرگ است که در گاهشمار این دانشگاه به مناسبت  

 بیست و پنجم اردیبهشت ، روز فردوسی نگاشته شده است.  

 بیست و پنجم اردیبهشت

    روز گرامیداشت فردوسی

 
 فرتور از: تارنمای دانشکده فنی و حرفه یی 

                          

116 



       کنون قصه ی یزدگِرد سرآمد                 

 به ماه سفندارمذ روز اِرد                                                 

       هجرت شده پنج هشتاد بار ز                 

 نامه ی نامدار  پیوستم این که                                         

      نامه آمد  به  بنُ  چو این نامور                  

 ز من روی کشور، شود پرُ سَخُن                                      

       امنمیرم ازین پس که من زنده                  

 امپراگنده   که تخُم سُخَن من                                         

      هر آنکس که دارد هُش و رای و دین                 

 پس از مرگ بر من کند آفرین                                           

 

به  شتافتن  از  پس  که  بود  این  توس  پیر شهنامه ی گوی  آماج  بزرگترین 

سرای درخشان مَینوُ، فرهیختگان و دانشوران جهان، آفرین گوی او باشند 

که با هزینه کردن سی سال از بهترین سالهای زندگانی، تخُم سخن را در  

  جهان پراکنده و نامور نامه اش را گردن آویز ادبسار جهان کرده است.

او،  فرمَند  نیاکان  شناسی  هستی  سپهرِ  در  که  دانست  می  فردوسی خوب 

اهریمن  اهورا و  آوردگاه  اهریمن و دیوان، و  تاز  تاخت و  جهان، میدان 

فریدون، ضحاک را رو در روی خود   است... در این آوردگاه نیک و بد،

 دارد، رستم، افراسیاب را، و پرهیزگاران، دیوان و دیو پرستان را...

در این آوردگاه نیک و بد، پیروزی اینجهانی هماره از آنِ نیکان نیست! 

چه بسا آزادگان و نیکان و فرهیختگان که بدست دیوان و دیو پرستان به 

 خاک و خون کشیده شدند... »ایرج« پسر فریدون، فرشته یی در کالبد

117 



آدمی بود، ولی آنهمه فروزه های نیک، نتوانستند او را از گزند اهریمن   

دور بدارند. هنگامی که برادران ناخرسندی خود را از بهره یی که پدر  

 برای آنان بر نهاده نشان می دهند:

 یکی نامه بنوشت شاه زَمین 

 به خاور خدای و به سالار چین 

 سرِ نامه کرد آفرینِ خدای

 کِجا هست و باشد همیشه به جای 

 چنین گفت:کاین نامه ی پَندمَند

 بلند به نزد دو خورشیدِ گشته 

 دو سنگی دو جنگی دو شاه زمین 

 خـاور، یکَی شاهِ چین  هِ ایکی شـ

 از آن کس که هر گونه دید او جهان

 بَـر و  بَـر، نهان   شــده آشکارا

 گراینده ی تیغ و گُرزِ گران 

 فــروزنـده نامـدار افسران 

 نماینده ی شب به روز سپید 

 گشاینده ی گنج بیش از امُید

 آسان بَر اوی همه رنجها گشته  

 آورده روی  روشنی اندر بدو

 را  کلاه   نخواهم همی خویشتن

 نه آگنده گنج و نه تاج و نه گاه

 سه فرزند را خواهم آرام و ناز 

 از آن پس که برُدیم رنج دراز 

118 



 برادر کز و بود دل تان به درد

 اگــــــــر چه نزََد بر کسی باد سرد 

 بهر  آزارتان   دوان نامد از

 هــمان آرزومـندِ دیــدارتان 

 بیافگند شاهی، شما را گُزید

 چــنان کـز ره نامداران سزید 

 ز تخت اندر آمد به زین بَرنشست 

 را ببست   برفت و میان، بندگی

 بدان کاو به سال از شما کهتر ترست 

 به مهر و نوازیدن انَدَر خورست 

 نوشه خورید   گرامیش دارید و

 چو پرورده شد تن، روان پرورید                                         

       چو از بودنشَ بگذرد روز چند                  

 فرستید نـزدِ من اشَ ارَجــمند                                         

     نهادنــد بـَــر نامه بَــر، مُهرِ شاه                 

 از ایـوانش ایـرج گُزین کرد راه                                       

       بِشُد با تـنی چـند برُنا و پــیر                 

 چنان چون بوَُد راه را ناگریز                                              

     چو تنگ اندر آمد به نزدیکشان                  

 رای تاریک شان   نــــــبود آگه از                                          

     پذیره شدندش به آیین خویش                 

 سپه سر به سر باز برُدند پیش                                           

 

119 



       چو دیدند روی برادر به مِهر                  

 تر، بَر گشادند چهر یکَی تازه                                              

     دو پرخاشجو با یکَی نیک خوی                 

 گرفتند پرُسِش نه برَ آرزوی                                              

     دو دل پرُ ز کینه یکَی دل به جای                 

 پَرده سرای  هر سه به برفتند                                           

     کرد یک سر سپاه  به ایرج نگه                 

 تخت و  کلاه   که او بدُ سزاوار                                         

     شد دل از مِهر اوی  آرام شان بی                 

 دل از مِهر و دیده پرُ از چهر اوی                                      

       پراگنده شد، جُفت جُفت  سپاهِ                  

 هــــــــمه نام ایـــرج بدُ اندر نهفت                                         

     که هست این سزاوار شاهنشهی                 

 مِهی  نـزیــبد کلاهِ  اینرا جـز                                         

     لشکر نگه کرد سَلم از کران به                 

 سَرَش گشت زان کار لشکر گران                                        

     به خرگه در آمد دلی پرُ ز کین                 

 جگر پر ز خون، ابروان پرُ ز چین                                      

      سراپرده پرداخت از انجمن                 

 خود و تور بنشست با رای زن                                          

     سُخَن شد پژوهیده از هر دَری                 

 و  ز هر کشوری   ز شاهی و تاج                                        

 

120 



      به تور از میانِ سُخَن سَلم گفت                 

 که یَک یکَ سپاه از چه گشتند جُفت                               

       به هنگامه ی باز گشتن ز راه                 

 هـمانا نکــردی به لشکر نگاه؟                                         

     که چندان کِجا راه بگذاشتند                 

 یکَی چَشم از ایرج نه برداشتند                                          

     دو شاه از پــذیــره شدن  سپاهِ                  

 دگر بود و دیگر به باز آمدن                                              

      بود  از ایرج دل ما همی تیره                 

 فزود   بَر اندیشه، اندیشه ها بَر                                       

    سپاه دو کشور چو کردم نگاه                 

 از این پس جز او را نخواهند شاه                                     

    هم از چاره اندیشه کردنش بسی                 

 بدان، تا بـدو بـنگرد هرکسی                                            

        ببینند این فرّ و اوَرندِ اوی                 

 به دل برگزیدند پیوند پیوندِ اوی                                       

     او نگسلانی ز جای  اگر بیخ                 

 کَشد زیـر پای  ز تختِ بلندت                                         

     برین گونه از جای برخاستند                

 آراستند  همه شب همی چاره                        

 

 

 

121 



 کشته شدن ایرج به دست برادران

 

     چو برداشت پرده ز پیش آفتاب                  

 ز خواب  بر آمد سر کینه جویان                                      

     دل بدان کار، گرم  بیهوده را   دو                 

 بشویند هـر دو ز شرم  که دیـده                                      

     ز جای  برفتند هر دو گُرازان                 

 سرای  پرده  نـهادنــد ســــر، سوی                                    

     ایرج  به ره بنگرید  چو از خرگه،                  

 مــــــهر دل پیش ایشان دویــد   پرُ از                                      

        او  به خرگه درون  برفتند با                 

 سُخن بیش تر بر چرا رفت و چون                                    

     ار تو از ما کِهی بدو گفت تور:                 

 مِـــــــهی   چـــرا بـَـر نـهادی کلاهِ                                         

        کیان ایران و تاجِ  تـرا بایـد                 

 ترُک، بسته میان  بـَر درِ  مــرا                                        

     مه تر به خاور به رنج  برادر که                 

 افسر و  زیر، گنج   به سر بَر ترا                                         

     بخششی کان جهانجوی کرد چنان                  

 کرد   همه سوی کِه تر پسر روی                                       

     از تور بشنید  ایرج سَخُن چو                  

 پاسخ  افگند بنُ  یَـکی پاک تــر                                          

 

122 



     جوی مِه ترِ کام  گفت: کای  بدو                  

 اگـــر کام دل خـــواهی آرام جوی                                       

     نه تاج کیی خواهم اکنون نه گاه                 

 بزرگی، نه ایـران سپاه  نه نــامِ                                          

     من ایران نخواهم نه خاور نه چین                 

 نه شاهی نه گسترده روی زمین                                         

     بزرگی که فرجامِ او تیره گی ست                  

 بباید گریست بدآن برتری برَ،                                         

     سپـهر بلــند ار کَشَد زین تو                 

 سرانجام خشتَ ست بالین تو                                        

        اگر بود زیر مــرا تخت ایران                 

 کنون گشتم از تاج و از تخت سیر                                     

     شما را کلاه و نـگین  سپــردم                 

 بـدیـن روی با من مدارید کین                                        

      مرا با شما نیست جنگ و نبرد                 

 رنجه کرد نباید به من هیچ دل،                                       

        زمانه نـخواهم به آزارتان                 

 گر دور مـانـم ز دیدارتان    اُ                                          

     جز از کِه تری نیست آیینِ من                  

 کَشی دینِ منمباد آز و گردن                                             

     چو بشنید تور اینهمه سر به سر                  

 به گـفتارَش اندر نیاورد، سَر                                           

 

123 



     نیامـدش گــفتار ایرج پسَند                 

 نه نیز آشتی نزدِ او نزد ارجمند                                          

     ز کُرسی به خَشم اندر آورد پای                 

 همی گفت و برجَست هَزمان زجای                                  

     یکَایَک بَر آمد ز جای نشست                 

 گـرفت آن گـران کُرسی زر بدست                                    

     بـــزد بــر سر خسرو تاجـــــــــدار                 

 ازو خواست ایـرج به جـان زینهار                                     

    بیم از خدای؟  نیایدت گفت: ایچ                 

 نه شرم از پدر، خود همینَ ست رای؟                                

     کَت سرانجام کار  مَکُش مَر مرا                 

 بگیـــرد بـه خون  منَ ت روزگار                                        

     کُشانرا  ز  مردم   مَکُن خویشتن                 

 خود نشان  کزین پس نیابی ز من                                     

    کمر؟  به خون برادر چه بندی                 

 چـه سـوزی دل پیـر گشته پـدر؟                                  

      جهان خواستی یافتی، خون مریز                  

 یــزدان ستیز  مکـن با جـهانـدار                                  

      دانه کَشَ ست میازار موری که                 

 که جان دارد و جان شیرین خوشَ ست                          

     و سنگ دل اندرون باشد سیاه                  

 که خـواهد که موری شود تـنگ دل                                 

 

124 



     ییبسنده کنم زین جهان گوشه                  

 ییبـه کوشش فــراز آورم توشه                                      

    نداد  سخن چند بشنید و پاسخ                 

 دل اشَ بود پرُ خشم و سَر پرُ زباد                                      

     یکی خنجر آبـگـون بـرکشید                 

 خون کشید  ســـراپای او چــادر                                      

     زهر آب گون خنجرش  بدان تیز                 

 هـمی کـرد چاک آن کیانی بَرَش                                        

    پای سرو سَهی  فــرود آمـد از                 

 گُسست آن کـمرگاهِ شـاهنشهی                                     

     روان خون از آن چهره ی ارغوان                 

 نامور شهریار جوان  شد آن                                      

     وَر  از تـــنِ پـیلوار  ســرِ تاج                 

 به خنجر جدا کرد و برگشت کار                                       

      بپــروردی اشَ در کنار جـهانا                  

 زان پس ندادی به جـان زینهار   اُ                                     

     نـهانی ندانم ترا دوست کیست                 

 بدین آشکارَت بباید گریست                                        

    کرده مَرد  تو نیز ای به خیره گُنه                  

 ز بهر جــــــهان دل پرُ از داغ و درد                                       

    به کینه کُشی خیره خیر چو شاهان                  

 ستم گاره انـدازه گیر  ایـن دو از                                     

 

125 



     گلاب مغزش به مُشک و بیاگـند                 

 نبـودش به نـزدِ جهان بخش تاب                                    

      چنین گفت کاینک سر آن به ناز                  

 بـدو  گشت باز   که تاج نــیاکان                                      

    کنون خواه تاجَ ش ده و خواه تخت                 

 گستر کیانی درختشد آن سایه                                        

     آن دو  بیداد شوم برفتند باز                 

 یکی سوی چین و یکی سوی روم                                        

 

*** 

 

»سیاوش« آزاده، آیینه ی درخشانِ اندیشه و گفتار و کردارِ نیک اهورایی  

 بود، رادمرد فرزانه یی که به بهای جان نیز پیمانِ با افراسیاب را نشکست: 

»... در جهان مینوُی، هنگام نخستین یورش اهریمن به اهورامزدا،        

فروهرها چون سپاهی گرد وی را گرفتند و از آسیب در امانش داشتند. در  

گیتی نیز آدمی سردار و سالار همه ی نیروهای جنگنده است. پس انسان 

در نظام جهان و نبرد نیک و بد وظیفه یی دارد که باید به فرجام رساند.  

»خویشکاری«  می نامیدند که   ر زبان پهلوی این وظیفه و انجام آن راد

  ) برداشت از دینکرت( برگردان درست و رسای خوره )فرَّ( است.

» آفریدگار، آفریدگان را آفرید تا کاری را به انجام رسانند، آنها فرمانبران 

 آفریدگارند. کار آنها از )خوره( )= فرَّه( و خویشکاری به انجام می رسد.

126 



 با خویشکاری، کار آفریدگار انجام می شود و بدین سان کام او )خدا   

برآورده می شود. ولی چون به ضد خویشکاری بر خیزند با خوره ) فرَّه 

ایزدی( و کار آفریدگار دشمنی کرده اند. کام او بر آورده نمی شود و زیانی  

 )دینکرت(  به بار می آید.«

»... آدمی چون به کاری پردازد که برای آن آفریده شده است، خدا را 

  ( 2بند  33) یسنا هات  کامروا کرده است. کار انسان کار خداست

افتند، همچنانکه   از خویشکاری جدا  که  بسا  ای  این گردش روزگار  در 

جمشید افتاد. او با سرنوشت مینوُی خود بیگانه شد، فرَّه از او بگُسست 

دونیم کرد. هر که از خویشکاری روی و آنگاه ضحاک او را از میان به  

 برتافت دو پاره شد، بدی را در خود آورد و اهریمن را کامروا کرد. 

این خویشکاری تقدیر کور سنگدل، در برابر و به ضد انسان نیست، بلکه  

با او همساز و یگانه است، زیرا کاری که خدا بر انسان مقدر کرده و انجام  

دانسته و آزادانه ی آن، هماهنگی و یگانگی این هر دو، خویشکاری است. 

اریخ  این خویشکاری نمی تواند رستاخیز و رستگاری را نزدیکتر کند. ت

گیتی زمانی مقدر دارد. اما این تقدیر تنها بر گیتی فرمانرواست، همچنانکه  

مرگ پادشاه تن است. وگرنه از انتخاب نخستین فروهاست که آدمی در 

     کنار اهورامزدا جای می گیرد و پیروزی ممکن می شود.

عمل به خویشکاری زمان کرانمند) نهُ یا دوازده هزار سال( را پیروز به  

کرانه می رساند. از این گذشته انسان با خویشکاری به جانِ جانِ خود می  

 .رسد

127 



 به پس این خویشکاری گیتی را به فرجامی دلخواه و آدمی را هم اینجا 

مَینوُ می رساند. خویشکار کامل با آفریدگار و آفریده یگانه است. پس  

خویشکاری سرنوشت مَینوُی دلپذیر آدمی است. به سبب خویشکاری هر 

رستاخیز کننده یی رستگاری بخش است. زیرا در    –انسانی سوشیانس  

کار رستاخیز و رستگاری دستی دارد و آنکه خویشکارتر است دستی قوی 

آنکه با آن یگانه است مردی مقدس و مَینوُی است. خویشکار   تر دارد و

 کامل ، انسان کامل است

  

است پیمانی  خویشکاری  به  از     عمل  آنکه  خدا.  و  خود  با  جهان،  با 

خویشکاری در گیتی به فروهر خود پیوسته از نیک و بد عالم امکان فرا  

 گذشته و با خدا در وحدت است. 

در شمار راستانی  سیاوش پسر کاووس ، پسر کیغباد چنین مردی است. او  

است که هر چند یک بار می آیند تا این گیتی گرفتار را به سامان رستگاری 

 رسانند. 

فروهر پیروز و دلیر راستان را آفرید.    –گیتی پیدا    -او برای پوشش پیدا

او فرمان داد که زمان زمان به گوهر خویش رسند و پوشش گیتی پوشند 

و به گروه مردم پیوندند. چند کامل زاده شدند تا کار زمان خود را به انجام  

جمِ پرُ فرَّ  رسانند. فرواک پرُ فرزند، هوشنگ پیشدادی، تهمورس دیو تاز،  

و فریدون درمان بخش، دارنده ی هردو خِرَد، منوچهر راست، گرشاسبِ  

پیروز، کیغباد فرَّه نژاد، اوُشتر پرُ خرد، سیاوش آزاده، کیخسرو ابَرَ کار،  

 کی گشتاسب برز آوند) بلند پایه( و زرتشت پرُ نیکی و اشو، پشوتنِ جهان 

128 



سامان ده ، آذرباد دین پرداز، هوشید مانسریک، هوشیدرماه داتیک و   

سوشیانس گاسانیک و فرجامین. در میان ایشان چندی ورجاوند فرَّ کار  

  دین بردار به پادشاهی برای پیروزی بر دروج و کامرایی دادار است.

سیاوش آزاده از آن کاملان است که به گوهر خود رسید. خویشکار است  

همچنان که با خدا و جهان نیز در هماهنگی شیفته وار است. مردی چنین  

پیمان بشکند. زیرا مهر » یل   نمی تواند به ضد خویشکاری برخیزد و 

جنگاور قوی بازوان« ایزد روشنی و پیمان، پیش از دمیدن خورشید بر  

و با هزار چشم همیشه بیدار و هزار گوش نافریفتنی به سوی همه می آید  

ی کشورها روانه می شود تا هر چه را که در زمین و آسمان می گذرد  

ببیند و پیمان شکنان و دروغگویان را تنبیه کند. زیرا پیمان شکنان مایه  

ی ویرانی و دروغگویان مایه ی تباهی سراسر کشورند. حتی پیمان با  

با  دروغ پرس پیمان  پیمان سیاوش  نباید شکست. و  توان و  نمی  را  تان 

افراسیاب دروغ پرست را نمی شکند. کاووس او را به جنگ با افراسیاب  

فرستاد و دشمنان پس از جنگی تا جیحون که مرز ایران و توران بود  

گریختند. آنگاه چون سیاوش خواست که به آن سوی رود هجوم برد و 

ووس به وی نوشت که سپاه را پراکنده مکن بمان  آنان را هزیمت کند کا

 تا اگر افراسیاب به این سوی آمد، به خون خود دست شسته باشد.

اما افراسیاب از خوابی که دید، خواستار آشتی بود. برادر را با هدیه و  

نوید، با کنیزان و غلامان و گنج و درم به نزد سیاوش فرستاد. هر دو  

که در این    -داشتند. ولی شاهزاده و تهمتنیکدگر را آنچنانکه باید گرامی  

هر دو از این آشتی بد گمان بودند و    -لشکر کشی همراه و رایزن او بود

 می پنداشتند که نیشی در نوش پنهان است. پس خواستند که افراسیاب 

129 



همه ی شهرهای ایران را رها کند، در آن سوی جیحون بماند و برای   

استواری پیمان سد تن از خویشان و کسان خود را به نزد سیاوش گروگان  

فرستد تا آنان را به درگاه شاه روانه کنند. امید شاهزاده و پهلوان این بود  

آوَرَد، دیگر دل از کینه می شو ید،  که چون شهریار این همه را بدست 

آنچه سیاوش خواست افراسیاب پذیرفت و گروگانها را آنچنانکه رستم نام  

 برده بود فرستاد. پیمان آشتی بسته شد.

اما کاووس پادشاهی سبکسار و هر دم به راهی دیگر بود. چون رستم  

پیام آشتی را به او رساند خشگین و پرُ آشوب شد. خواست که سیاوش  

را   گروگانها  و  بسوزد  را  افراسیاب  های  هدیه  و  افروزد  بر  بلند  آتشی 

بفرستد تا بکُشند و رستم نیز به قصد غارت و سوختن به افراسیاب و 

ازد. دیگر سخنان رستم فرزانه در کاووس بی اثر بود: شهریارا کشور او بت

اینک   نرانیم.  رود  سوی  آن  به  و  نشتابیم  جنگ  در  که  گفتی  خود  تو 

افراسیاب آشتی را آنچنان که گفتیم پذیرفت و تو هر چه خواستی یافتی .  

 پیمان شکستن نه سزاوار شهریاران است.

      چرا گفت باید سَخُن  نهانی                 

  سیاوش ز پیمان نگردد ز بنُ                                             

       و زین کار کاندیشه کردست شاه                 

 بر آشوبد این نامور پیشگاه                                             

حتی دشمنان نیز می دانند که پیمان شکنی کار ایرانیان نیست. گودرز          

و پیران پیمان کرده بودند که اگر پیران کشته شد کسی را با تورانیان کاری  

 نباشد و اینان بتوانند آسوده به دیار خود باز گردند. چون پیران کشته می  

130 



 د.شود بزرگان سپاه او می گوین

    ز پیمان نگردند ایرانیان                 

  از این در کنون نیست بیم زیان                                  

 

 و اگر پیمانی شکستند رستمی بیچاره و سهرابی در خاک شد.         

پس کاووس چه می گوید! پادشاهی ستیزه خو از پیروزی آسان بدست آمده  

خود را باخت. در نامه یی به سیاوش می گوید که چه می خواهد: گروگان، 

خواسته، جنگ ، جان و مال مردمان و تباهی جهان. سیاوش نمی پذیرد. 

  نادان است که چنین توقع محالی دارد.   رستم خوب می دانست که کاووس

 

در حماسه یی که جنگ ایرانیان و تورانیان تار و پود آن را در هم          

و نخستین مردان است از ایران می گریزد و    بافته شاهزاده یی که گزیده

به توران روی می آورد. و این کاری است ضد حماسی. سزاوار سرنوشت  

 . بیم زدگان که تنها در غم گذران یک دو روز بیشتر و شاید خوشترند

اما سیاوش آزاده را با این ساخت و ساز حقیر چه کار ! او آمده            

است تا » کار زمان خود را به انجام رساند« و کار او در وجود آوردن 

کیخسرو شگرف کار و مرگ و پس از آن، فراهم آوردنِ فرجام افراسیاب  

 است. 

چون کاوس به آسمان هجوم برد ، ایزد نریوسنگ خواست تا              

جان او را بگیرد.» فروشی کیخسرو که هنوز از مادر زاده نشده بود.... 

گفت که ای نریوسنگ، کاوس را مکش زیرا اگر این مرد را بکشی یکی 

 ی توران به جهان نخواهد آمد، زیرا از پشت این    از دستوران ویران کننده

131 



مرد سیاوش و از پشت سیاوش من پدید خواهم آمد. من که خسروم، من  

که از توران او را بیرون می کشم، او را که از همه دلیر ترست، او را که  

کیانیان،  دینکرت،   ( سپاهیانست  و  دلیران  ی  شکننده  درهم  بزرگترین 

  برگردان ذبیح الله صفا(

       نکردش تباه از شگفتی جهان                 

 همی بودنی داشت اندر نهان                                         

      سیاوش زو خواست کاید پدید                 

 ببایست لختی چمید و چرید                                        

  پس کاووس ماند تا سیاوش بیاید و کشته شود  

    چنین بود رای جهان آفرین                  

  که او جان سپارد به توران زمین                                    

و افراسیاب چون دست در خون جوشان سیاوش کرد، پادشاهی خود          

را تباه کرد. » آفریدگار اندیشید که اگر اهریمن را از هجوم به روشنان باز 

دارد، دروج زمانی بیکران بی آنکه سرکوب شود بر کرانه می ایستد و  

»دروج«  رنج و بیم آفریدگان همیشگی خواهد بود. از جانبی دیگر تاختن به  

پیش از آنکه به روشنان اهورایی بتازد، خلاف راستی و دادی است که در  

بر   »دروج«  که  آنگاه  تنها  پس  اوست.  آفریدگان  در  که  است  آفریدگان 

آفریدگان هجوم آورد، اهورا به سپاه خود فرمان داد تا بر او پیروز شوند و 

کیه    زندجهان روشنی را پاس دارند و زیرا زدن ارزانی آنست که می  

)داستان  تبهکار  مهاجمان  تباهی سزای  و  است  توزان  کینه  پاداش  جویی 

 .( M:C.M. Cp     401دینیک از 

132 



 در اساتیر و حماسه، در اوستا و شاهنامه، اهوراییان و ایرانیان          

کشتار را آغاز نمی کنند اما چون ستیزه جویی می تازند دیگر نابودی آنان  

راستی و داد ، نظام و ناموس هستی است. و افراسیاب با کشتن سیاوش 

  خود را نیز می کشد.

      بخون سیاوش سیه پوشد آب                 

 کند زار نفرین بر افراسیاب                                           

او محال   تابند و رهایی کشنده ی  نمی  بر  او را جهان و جهانیان  مرگ 

ی  کننده  تباه  که  است  دیگری  آفتاب  تکوین  خورشید  این  غروب  است. 

  تاریکی است.

این است کار سوگ وار آن آزاده در گردش روزگار و به کرانه رسیدن 

زمان. پس او مردی است با » بخت بد« و خود نیز می گوید که » از بخت 

  من رسیده است.«  بد فراوان بدی بر تن

سرنوشت مَینوُی و جاودان هرکس به »کار« یا » خویشکاری« او بسته  

اما بخت   آدمی در گیتی    - است و  او نیست. گردش    –سرنوشت  بدست 

روزگار سرنوشت این جهانی آدمیان را از پیش ساخته و پرداخته است.  

»بخت« چند و چون گذران عمر ، موقع اجتماعی و قسمت نصیب آدمی 

در ز و  گیتی  از  اثری است  مینوی  در هستی  را  آن  و  این جهانی  ندگی 

  )وندیداد(. نیست، زیرا» گیتی« از بخت و مینو از کنش است«

بخت و کار با یکدگر چون جان و تن اند. زیرا تن بی جان لاشه بیهوده 

است و جان بی تن نا محسوس، ولی چون با یکدگر آیند نیرومند و بسی 

  سود بخشند.

 همسازی و یگانگی بخت و کار، مایه ی نیرومندی و سودمندی« است اما 

133 



در   آدمی  کرد.  دگرگون  را   » »بخت  چون  و  چند  توان  نمی  »کار«  با 

این تقدیر دست و پایی می زند، گاه به سبب گناه نصیبی را از دست     دایره

می دهد و گاه با کوششی پارسایانه خود را از بدی در امان می دارد اما 

هماهنگی » بخت و کار« پردازنده ی رستگاری جاودان آدمی است. در  

اندیشه جبر بر گیتی و اختیار بر مَینوُی انسان فرمان رواست. در سیر  این  

آدمی از مینو به گیتی و از گیتی به مَینوُ جبر دایره ی بسته ی زمان کرانمند 

  است در آزادی زمان بی کران.

اما سیاوش، او مردی است با » بخت« بدهنجار و »کار« بزرگ که      

او را به سرزمین افراسیاب به سوی مرگ می راند. درد سیاوش آن است  

 که شاه از او می خواهد تا پیمان بشکند: 

     بخیره همی جنگ فرمایدم                  

 بترسم که سوگند بگزایدم                                         

او در پاس داشتن پیمان تردید ندارد و همه ی نتایج آن را به جان می خرد.  

شکستن پیمان و فرستادن گروگانهاست به نزد کسی که در انتظار کشتن 

آنهاست و سپس جنگیدن است با بی گناهان آشتی جوی و سیاوش می داند 

 که این هر دو را کردگار نمی پسندد.

     بکین بازگشتن بریدن ز دین                  

 کشیدن سر از آسمان و زمین                                     

      چنین کی پسندد زمن کردگار                  

 کجا بر دهد گــردش روزگار                                   

حقیقت معرفت    –اگر سیاوش پیمان بشکند و دل به کینه بسپارد از دین        

 جدا مانده است، در برابر آسمان و زمین و  –خدا و چگونگی کاربرد آن 

134 



همه ی جهان نیک در ایستاده و با گردش روزگار سخت رفتار نیک فرجام  

به ستیز برخاسته و این همه به کام کردگار نیست. چه خدا این گیتی گرفتار  

اهریمن را با »داد« نگاه می دارد و »داد« نظام و سامان چیزها، قانون 

دوگانه   کل حرکت گیتی ، آیین هماهنگی مینو و گیتی و یگانه شدنِ هستی

  است و دادگری ، زیستن بنا بر این قانون کلی و بکار بستن آنست.

پس بدعهدی و پیمان شکنی » بیداد« است، در هم آشفتن داد یزدان       

است. و سیاوش مرد» بیداد« نیست. حتی آنگاه که افراسیاب گرم کشتن  

 اوست. 

     سیاوخش از بهر پیمان که بست                  

 سوی تیغ و نیزه نیازید دست                                     

      نفرمود کس را ز یاران خویش                  

  که آرد یکی پای در جنگ پیش                                  

با        پیمان  تا  سپارد  می  بد  »بخت«  به  را  خود  ایستد  در  آنکه  بی  و 

افراسیاب را به هیچ حال نشکسته باشد زیرا در اندیشه ی او پیمان شکستن،  

با  بیرون افتادن از راه جهانِ رهسپار است، دشمنی با طبیعت گرداگرد، 

او رفتار متعالی، هدفی خداجوی آتش است.  با آب و  و    آسمان و زمین، 

زیبایی زیستن جهان را در خود تباه نمی کند، روح جهان را در خود نمی  

کُشد و اهریمن را کامروا نمی کند. او با دل آگاهی مردان خدا می بیند که  

 از خواست کاوس چه ها زاید:

       دو گیتی همی برد خواهد زمن                  

  بــمانم بکام دل اهرمن                                       

135 



 ن اهریمآنکه دو جهان را از دست بدهد خود را نیز باخته است. انسان        

کام از فروهر خود جدا افتاده و نه آنست که باید بود، بلکه آنست که نباید،  

نا خویشتن است و دوگانگی ظلمت و نور در او راه یافته . این مرد گُسست  

و پریشان سامان است. پس سیاوش در پاسخ ناصحان که او را به سوی 

پیمان شکنی می خوانند می گوید که هر چند فرمان شاه بر تر از پدر و 

 خورشید و ماه است:

 ولیکن بفرمان یزدان دلیر                   

  نباشد ز خاشاک تا پیل شیر                                      

  کسی کو ز فرمان یزدان بتافت                   

 سراسیمه شد خویشتن را نیافت                                

 

 سیاوش به پادشاه توران پیام فرستاد که:

  ز پیمان تو سر نگردد تهی                  

  و گر دور مانم ز تخت مهی                                      

و چون به سبب پیمانی نمی توانست با جنگ از توران راهی به جایی      

بگذرد. زیرا دیگر  بگشاید از او خواست که بگذارد به آشتی از سر زمینش  

بازگشت به ایران محال بود . سر از فرمان کاووس برتافته و به نزد شاه 

 راهی ندارد… 

نشکستن پیمان، نجنگیدن با افراسیاب ، نفرستادن گروگانها، نرفتن به نزد 

کاووس و باز نگشتن به ایران ، همه در گره گاهی از سیر زندگی او گرد 

آمدند و او با اراده یی که ارزانی هر کس نیست می کوشد تا همه ی این 

 به فعل میکارها نشود. بدینسان کردار حماسی او، آن اراده یی که از قوه 

136 



آید و نقش نا زدودنی خود را بر جهان می زند انفعالی است، در نکردن و   

نشدن است که خود کردن کارها و شدن چیزهاست به واسطه و باژگونه . 

کسی چون او باید که دل به دریای مرگ زند و خورشید از روز روشن به  

 تا پس از سیری خود چه بر آید.   شب تار افتد

 این سیاوش با چنین پندار و کردار در جهان مانند ندارد:

  من ایدون شنیدستم اندر جهان                  

  کسی نیست ماند او از مهان                                          

  دیدار و آهستگی  به بالا و                  

 به فرهنگ و رای و به شایستگی                                          

 

چنین تکدانه مردی در پی زشتکاریهای سودابه و کیکاووس و گرسیوز      

 سر از پیکرش  جدا می شود...   و افراسیاب

رستم که نماد همه ی آرمانهای ورجاوند یک ملت تاریخی است، در       

 ژرفای چاهی بدست نا برادر کشته می شود... 

بر پایه ی این جهان بینی، پیر شهنامه گوی ما هم که خود گزارشگر      

رزم پایان ناپذیر نیکان و بدان در این آوردگاه همیشگی نیک و بد است،  

نمی توانست از دمِ تیغ دشمنان اهرمن خو در پناه بماند!. او همان اندازه  

  ند!..آماج تیر دشمنان بود که فریدون و ایرج و رستم و سیاوش بود

یا گزارش های       نامه ها  از  فردوسی، در هیچیک  از  تا دو سده پس 

تاریخی و یاد نامه ی بزرگان فرهنگ و ادب که به فرمان فرمانروایان و 

شد  می  گردآوری  دینکاران  و  دیوانیان  پسند  با  همساز  و  زمانه  بزرگان 

 کمترین سخن از فردوسی یا شاهنامه ی او در میان نیست، از همین روی 

137 



نام و نشانی    تاریخ بیهقی -زین الاخبار -در نامه هایی مانند تاریخ یمینی   

از بزرگترین سخن پرداز آن روزگار و چگونگی زیست و کارنامه ی او 

فرزانگانی چه در   آگاهانه،  از دو سده خموشی  نمی شود، ولی پس  دیده 

  درون مرزهای میهن و چه در برون از آن مرز پرگهر به ستایش فردوسی 

و سرو سایه فکن او برخاستند و بسیاری از دانش آموختگان به پژوهش در 

شاهنامه ی او پرداختند، ولی اینگونه ستایشها و پژوهش ها نتوانستند راه 

  بندی در برابر بد خواهان او برافرازند.

بدگویی از فردوسی و نامور نامه ی او از همان نخستین روزی که        

شیخ ابوالقاسم گرگانی فقیه همشهری     چشم از جهان فرو بست آغاز شد،  

او به این دستاویز که او ستایشگر گبران بوده است پروانه نداد که پیکرش 

 را در آرامگاه مسلمانان بخاک بسپارند. 

رویه   در  تهرانی  حسینی  حسین  محمد  سید  اّلّل  آیت  از ۱۴۴درروزگارما 

  نوشت: نور ملکوت قرآنپوشنه ی چهارم نوشتارِ کلانی بنام 

و جشنواره و هزاره     »... اینهمه سرو صدا برای عظمت فردوسی      

و ساختن  مقبره و دعوت خارجیان از تمام کشورها برای احیاء شاهنامه  

برده ی تهیدست برای چیست؟!.     و تجلیل و تکریم از این مرد خاسر زیان

برای آن است که در برابر لغت قرآن و عرب که زبان اسلام و زبان رسول 

است سی سال عمر خود را به عشق دینارهای سلطان محمود غزنوی    اّلّ 

   به باد داده و شاهنامه ی افسانه ای را گرد آورده است .

نیاکان را خوانده   فاتحه مباهات فخریه به استخوانهای پوسیده ی  قرآن 

 دیگر کدام مرد   است و با نزول سوره الهَکُمَ التَّکَاثرُُ* حَتیَ زُرتمُ المَقاَبِرَ 

138 



عاقلی است که به اوهام و موهومات بگرود، و بنام اعتبار  پدران مرده  

و عظام پوسیده ی آنها در میان قبرها خوشدل گردد؟! او با گام های قویم  

 در راه افتخار و شرف می کوشد.  خویشتن خود 

کتاب شعر]پندارهای شاعرانه[  که  یی خود  افسانه  با شاهنامه  فردوسی 

است خواست باطلی را در مقابل قرآن علم کند، و موهومی را در برابر  

خودش در دنیا رسانید،  و     یقین بر سرپا دارد، خداوند وی را به جزای

  از عاقبتش در آخرت خبر نداریم، خودش می گوید:

      بسی رنج بردم در این سال سی                  

 عجم زنده کردم بدین پارسی                                        

 

دیدیم که خواست عَجَم  را در برابر اسلام     در زمان خود هر کس را ما

بنِهَد، با  ذلت و مِسکنتی عجیب  در برابر  قرآن     عَلمَ کند و لغت پارسی را

  جان داده است... 

تندروترین آخوندهای نزدیک به نواب صفوی و همکار نزدیک   یکی از 

شیخ الله روح الله خمینی در آدم کشی و خونریزی، آیت الله صادق صادقی  

گیوی، نامور به ]خلخالی[ بود که پس از پیروزی خلالوش گران ایرانسوز،  

نماینده ی استان تهران درمجلس شورای اسلامی و حاکم شرع دادگاه های 

نقلاب اسلامی شد و دیری نپایید که همانند کابوس مرگ، خواب در چشم ا

  آزادگان لرزاند.

داستان رفتن این آخوند ایران ستیز به امیرنشین دبی و سخن گفتن از اینکه 

 نام خلیج پارس باید به خلیج اسلامی دگرگون شود، بارها گفته و نوشته شده 

139 



به  خراسان رفت و   ۵۸   است. خلخالی در روزهای پایانی دی ماه سال 

بر روی چمن دانشکده دکتر علی شریعتی دانشگاه مشهد، برای مردم این  

 شهر سخن راند و گفت:

فردوسی از رستم خیالی و پادشاهان تعریف کرده ، در حالیکه در کتاب  

خود یک کلمه هم از انسان و انسانیت یا خراسانی رنج دیده نامی نبرده 

شاهنامه فردوسی، شاهنامه نیرنگ و دروغ، و سرگرم کننده ی    است.

 مردم بدبخت ماست.

یاوه  به  ،پاسخی  اطلاعات  ی  روزنامه  در  طباطبایی  محیط  محمد  استاد 

 پرداریهای خلخالی داد و گفت:

آقایان، در وقتی که مخدومقلی ترکمن معاصر، و صابر شروانی، و فضولی 

هر روزه در     بغدادی، و عظیم شروانی، و کلنل فتحعلی آخوندف قفقازی،

مطبوعات و محافل سیاسی و مجامع ادبی و خیابان های شهرهای ایران 

اسلامی  زیر سایه ی حمایت جمهوری  در  گوناگون  اجتماعات  از طرف 

ت ادبیات زبان ترکمنی و ترکی تجلیل و  بنیاد گذار  عریف می شوند ، که 

آذربایجانی بوده اند، آیا سزاوار است آقای خلخالی، فردوسی و بنیادگذار  

و شعر و ادبیات عالی زبان فارسی دری و بزرگترین مورخ منصف و امین  

تاریخ سنتی ایران پیش از اسلام را از نظر عنایت خود دور بدارند و با  

لحن و تعبیر ناسزایی در سخنرانی دانشگاهی که به نام فردوسی   چنان

 فارسی گوی ایران یاد کنند؟   افتخار می کند، از بزرگترین شاعر

فردوسی خیلی بزرگ است و این بزرگی مورد اعتراف جهانیان قرار دارد. 

 شوروی ها بهترین چاپ شاهنامه ی او را با همکاری دهها خاورشناس 

140 



 ض و ادیب سوسیالیست در سالهای اخیر انتشار داده اند و هرگز متعر 

مطلبی نشده اند که نقطه ی قابل ایراد گفتار شما بوده است . امیدواریم   

به جبران این بی محبتی در سخنرانی دیگری ، لااقل فردوسی را در حد 

 مخدومقلی و صابر شروانی جای بدهند.

برکلی  دانشگاه  در  همایشی  در  ایرانی  نوپرداز  پرداز  سخن  شاملو  احمد 

»نیرنگباز« و»فئودال« نامید و در فرازی    -کالیفرنیا فردوسی را»گُربز«  

  از سخنان خود گفت:

دوره      وسط  درست  که  خودش  سلطنت  دورهٔ  در  ضحاک  های  »... 

هم     سلطنت جمشید  به  جامعه  در  را  طبقات  داشته  داشته  قرار  فریدون 

است. حضرت فردوسی! در بخش پادشاهی ضحاک از اقدامات  ریخته بوده  

کرده   اکتفا  همین  به  نیاورده،  زبان  بر  چیزی  او  او اجتماعی  که  است 

که موضوع را بگوید و  پیشاپیش محکوم کند و در واقع بدون این     را

حرف دلش را بر دایره بریزد، حق ضحاک بینوا را گذاشته کف دستش دو  

 هایش رویانده است!..«  تا مار روی شانه

 

 پاسخ علیرضا شجاع پور به احمد شاملو:

 

 با دلی شکسته به او گفتم:      فردوسی را در خواب دیدم و      

 ترا نا سزا گفتند! 

   پرسید، به چه زبانی گفتند؟ 

 گفتم: پارسی!       

 با چهره یی خندان گفت:

141 



 چه خوب که هنوز هم در ایران به زبان پارسی سخن می گویند!      

 که از باد و باران نیابد گزند    پی افکندم از نظم کاخی بلند

 

 شبی سرد و تاریک و طاقت شکن                  

 که شب بود و تب بود و غم بود و من                   

 دل خسته از بار اندوه، ریش                   

 به دل بار اندوهم از کوه، بیش                   

 شراب شرنگم به ساغر شده                  

 به گرداب اندیشه شش در شده                  

 به شهر و دیاری ز ایران به دور                   

  نه ماران چو مار و نه موران چو مور                  

 همه خسته دل، خسته جان، خسته تن                   

    ز هم سرزمینان نا هم وطن                  

 ) شاملو و هواداران او را می گوید(                          

 به ملک ادب از ادب دورها                   

 شعار آفرینان شیپورها                  

  صباح دروغین بی بامداد                  

 )شاملو نام سپنجی بامداد را برای خود برگزیده بود(                           

 تهمتن فریبان نسل شغاد                  

 دل آزرده بودم به دور از وطن                   

  ) بازهم شاملو را می گوید(  ز پیغاره گفتار حرمت شکن                  

 شبی چشم خود شسته در اشک و آب                   

142 



 به پرده سرایی شدم مَست خواب                   

 ای بود آراستهسرا پرده                  

 دل انگیز و دل باز و دل خواسته                   

 ها تیرها به گرد اندرش نیزه                  

 رها در چکا چاکِ شمشیرها                  

 سواران و گُردان و گردن کشان                  

 که داده یکایک از ایشان نشان                  

 در آن پرده بر پای بر روز و شب                   

 همه بوسه داده زمین ادب                   

 اش را سه یل پرده دار سراپرده                  

  سیاووش و سهراب و اسفندیار                  

  

 به پشت اندرش گیو و گودرز بود                   

 به پیشش به پا بر، فرامرز بود                   

 یمین، زال زر بود و سام سوار                  

  دو یل بیژن و توسش اندر یسار                  

 به قلب اندرون، رستم داستان                  

 به دست اندرش اختر کاویان                   

 کشیده بر آن طاق، سیمرغ پرَ                   

 زهی شأن و شوکت! زهی جاه و فرَّ!                   

 به تخت بزرگی در آن انجمن                   

 زده تکیه چون کوه، پیر سُخن                  

 به برَ، گویی از جنس جان، جامه داشت                   

143 



 و زان جنس، در دست شهنامه داشت                   

 چه شهنامه، آن نامه شاهوار                  

 چه شهنامه، آن دفتر شاهکار                   

 چه شهنامه کاندر ره نیک و بدَ                  

 نمایانگر شاهراه خِرَد                   

 به بزم و به رزمش، جهانی سُخَن                  

 به نظم اندرش کهکشانی سُخَن                  

 در آیینه هستی و نیستی                   

 همه درس یکتا پرستیستی                   

 هر آن کاو در او نامه داد و گشاد                  

 نخست از جهان آفرین کرده یاد                   

 ز ابیات غرّا دوره سی هزار                  

 های شایسته غمگسار سخن                  

 ز هر بیت، بیت دگر ناب تر                   

 از این قصّه آن قصّه، جذاّب تر                   

 همه پهلوانان و گردن کشان                  

 های آن نامه برَ، میهمان به خوان                  

 در آن بارگه در تماشای پیر                  

 شد دل و دیده از پیر، سیر نمی                   

 همه در تمناّی گفت و شنید                  

 رسید   در اندیشه بودم که برُزو                  

 ز من آنچه باید بدانست و خواند                   

 به رستم رساند  بپرسید و پاسخ                  

144 



 به پیر سخن گفت پس پیلتن                   

 چو برزو خبر دادش از حال من                   

 زمین میهمان آمده!  ایران  کز                  

 شکسته دل و خسته جان آمده!                  

 پاکزاد   پس آنگاه فردوسی                  

 به آن بارگه بَر، مرا بار داد                   

 بپرسید از من که تو کیستی؟                   

 خاطر از چیستی؟   نژند و دُژَم                   

 ام؟ایرانی  چنین دادمش پاسخ:                  

  امدانیاز آن سرزمینی که می                   

 زمین  پی کوچ پوچی ز ایران                  

 سفر کردگانیم تا پشت چین                   

 از ایران از ایران به دورم بسی                  

 به دور از وطن نا صبورم بسی                  

 کنون گرچه ایران سرای من است                  

  ز گیتی دگر سوش جای من است                  

 ) شجاع پور در آن هنگام در آمریکا بسر می برد(                            

 به ملکی که مأوای ما شد گُزین                   

 زمین یکی شاعر آمد ز ایران                   

 به گردش گروهی شدند انجمن                   

 کزو شاد دارند دل در سخن                  

   سخن طَیرَه آن خیره بسیار گفت                  

  نابخردی( -خفت –) طَیرَه = سبکی                           

145 



 چه گویم به تو نا سزاوار گفت!                   

 دلش پر ز کین و لبش پر فسوس                  

  به شهنامه بد گفت و بر پیر توس                  

 ندانم بدین کار مأمور بود                   

 و یا خود به ذات از ادب دور بود                   

 از آن باد بی موسم ار چه گزند                   

 نیامد بدین کاخ نظم بلند                  

 دل از آنچه او گفت آزرده شد                  

 نه من هر که بشنید افسرده شد!                   

 به ایران به دوران، ز ایران به دور                   

 ره آوردش این بود از تلخ و شور                  

 چو این گفتم آن پیر ایران مدار                   

 بفـرمود ما را بگوی آشکار                  

 نه این کان سخنگوی باری که بود                   

  زبان سخن گفتن او را چه بود؟                  

 به او گفتم: ای پیر نیکو نهاد                   

 سخن پارسی گفت و دشنام داد                  

 چو این گفتم آن پیر رامش گرفت                   

 به درگاه یزدان نیایش گرفت!                  

 سپاس خداوند جان و خرد                  

 نیایش کنان بر زمین بوسه زد                  

 که سال از هزار و سد افزون تری                   

 چنان زنده مانده زبان دَری                  

146 



 زمین سر به در کرده است کز ایران                  

 به آن سوی گیتی سفر کرده است                   

 به سی سال تخم سُخن کاشتم                  

 کنون کشته خویش برداشتم                  

 پی افکندم از نظم کاخی بلند                  

 که از باد و باران نیابد گزند                   

 مرا غیر از این آرزویی نبود                   

 که این کاخ بر خاک ناید فرود                   

 انوشه است ایران و پاینده است                   

 زبان دری تا ابد زنده است                  

 مرا گنج بس رنج در سال سی                   

    که زنده است تا جاودان پارسی                  

 زنیچو حرف از زبان دَری می                   

 چه غم از به من ناسزا گفتنی                  

 ام آشکارنخواندی مگر گفته                  

 ز بیگانه و دشمن و غمگسار                   

 هر آنکس که دارد هُش و رای و دین                   

 پس از مرگ بر من کند آفرین                   

 گرفتم که کس آفرینم نگفت                  

 چنان گفت اما چنینم نگفت                  

 چو گوید سخن، پارسی مو به مو                   

  به من هر چه خواهد بگویش بگو                  

 مرا گر تمنا ز هم میهن است                  

147 



 وطن خواهی و پارسی گفتن است                  

 ز خوابم بدین گفته بیدار کرد                   

 سبکبار و تیمار و هشیار کرد                  

 

 جشن هزاره ی فردوسی و آیین های گرامیداشت او

شاهنشاهی   ۲۴۹۳خورشیدی برابر  ۱۳۱۳جشن هزاره ی فردوسی در سال  

برنامه ریزی شد. این پدیده را با ارزش ترین رخداد فرهنگی پس از یورش 

نزدیک به یک     تازیان به ایران شمرده اند. در برگزاری این جشنِ فرخنده،

سد تن از دانشمند ایرانی و انیرانی در تهران گرد آمدند تا هزارمین سال  

ن از یک سو توانست فر  سرایش شاهنامه را گرامی بدارند. برپایی این جش

و فرهنگ ایرانشهری را  بیش از پیش به جهانیان بشناساند، و از سوی  

دیگر دگرگونیهای بنیادی در فردوسی شناسی و شاهنامه پژوهی پدید آورد، 

چنانچه با گذشت هشت دهه از برگزاری آن، هنوز پیایندهای شگرفش بر  

  شوند. گستره ی شاهنامه شناسی دیده می

ی فردوسی  ی بیستم، پژوهش های اروپاییان درباره در سالهای نخستین سده

و شاهنامه ی او ]بویژه کارهای پژوهشی موهل و نولدکه[ و ترگمه های  

نام ارجمند فردوسی را در گستره    فرانسوی، آلمانی و انگلیسی از شاهنامه،

  ی پژوهش های اروپایی بلند آوازه کرد.

نویسندگان و سخنسرایان و پژوهشگران ایرانی با اینکه می دانستند که پیش  

مانند رودکی سمرکندی   نامداری  پردازان  فردوسی سخن  مسعودی   –از 

 شهید بلخی و بسیاران دیگر به پارسی سره سروده های بسیار  –مروزی 

148 



ی[ زبان پارسی نامیدند، و زیبا سروده بودند، ولی فردوسی را ]زنده کننده 

فردوسی     بی نگر به فراپویی سُهش های ایران گرایی در دوره ی سامانی،

 را ] زنده کننده  ی ملیت ایرانی[ بشمار آوردند. 

جشن خجسته ی هزاره ی فردوسی ، زیر نگاه و سرپرستی چهار تن از  

 پرستان برجسته برگزار گردید:میهن 

یی که نوشته های نولدکه   سیاستمدار و پژوهنده زاده،سیدّ حسن تقی  -1

فردوسی  ی  باره  در  بیگانه  و  ایرانی  پژوهشگران  ژرفی   و  به  را 

 بررسی می نمود. 

نماینده کیخسرو شاهرخ -2 مجلس  ،  در  ایران  زرتشتیان  پایه ی  بلند  ی 

  شورای ملی که دلبستگی ویژه یی به فردوسی و شاهنامه داشت.

روزنامه نگار و نویسنده    -سیاستمدار   –سخن پردار    تقی بهار،محمّد   -3

یی که از گرامیداشت همه ی فرزانگان ایرانی برخوردار بود. بهار  

رضا شاه بزرگ را    ۱۹۲۲نخستین فرزانه ی ایرانی بود که در سال  

برانگیخت تا با ساختن آرامگاه باشکوهی برای فردوسی سُهش های  

 ایران پرستانه ی خود را به ملت ایران و مردم جهان نشان دهد. 

وزیر برجسته و دانشمند ایرانی. که مهر ویژه ای   علی فروغی،محمّد -4

  به ایران و فرهنگ ایران داشت.

 خورشیدی، با همه ی راه بند های ۱۳۱۲برابر  ۱۹۳۳در سال   

 سخت گذری که آخوندهای ایران ستیز در راه پدید آورده بودند،  

 رضا شاه بزرگ با همه ی توش و توان در اجرای آن کوشید.   

 ۳۲۴-۳۲۳ترسایی برابر    ۹۳۵-۹۳۴نولدکه سال زاده شدن فردوسی را  

فشرد،  زاده با سرسختی بر این تاریخ پای می   و تقی  ماهشیدی دانسته بود

 ژول موهل و محمد تقی بهار نشان داده بودند که سال زاده شدن   ولی

149 



 کوچی  است.  ۳۳۰-۳۲۹ترسایی  برابر  ۹۴۰تا  ۹۳۹فردوسی میان 

در گرماگرم این گفتگوها فروغی بپاخاست و گفت: به هر روی هزاره ی  

فردوسی نزدیک به یکی از این تاریخ هاست و چند سال زودتر یا دیرتر  

 کند.. و با گفتن این سخن آتش ناسازگاری ها را به سود تفاوتی ایجاد نمی 

 فرو نشاند. ۱۹۳۴سال  

تهران   در  فردوسی  ی  هزاره  های  آرامگاه    -جشن  ]که  توس  و  مشهد 

  ۱۹۳۴فردوسی به فرمان رضا شاه بزرگ در آن جا ساخته شد و در سال 

کوچی گشایش یافت[ برگزار شدند و دامنه کار تا یک    ۱۳۱۳ترسایی برابر  

ماه به درازا کشیده شد. همزمان با این جشن ها بلند پایگان و پژوهشگرانی  

در اتحاد جماهیر شوروی، فرانسه، انگلستان، آمریکا، آلمان، مصر، عراق 

و دیگر کشورهای جهان، جشن هایی را در دانشگاهها، باشگاه ها و سفارت 

ها برگزار نمودند و کانون های فرهنگی را به پژوهش های بیشتر در خانه

 زمینه شاهنامه شناسی بر انگیختند. 

به همراه   برجسته ی جهان،  دانشمند  از  تن  به یک سد  نزدیک  گردآمدن 

شمار زیادی از بلند پایگان کشورهای گوناگون در تهران و مشهد، زمینه  

ی  ی بسیار سودمندی را برای پژوهش های ایرانی بویژه پژوهش درباره 

  فردوسی و شاهنامه فراهم آورد.

الزّمان  تقی بهار، احمد بهمنیار، عباّس اقبال، نصرالله فلسفی، بدیعمحمّد

الدین همایی، احمد کسروی، مجتبی مینوی، سعید نفیسی، فروزانفر، جلال

حسن پیرنیا، ابراهیم پورداود، عبدالعظیم قریب، غلامرضا رشید یاسمی،  

علی تربیت و حسن وحید دستگردی هموندان انجمن برگزار کننده  محمّد

عیسی  کنگره،  سرپرست  اسفندیاری،  حسن  السلطنه  ـ  محتشم  بودند، 

 سن، عبدالوهاب عزّام و هنری صدیق، هماهنگ کننده و آرتور کریستن

150 



اصغر حکمت و  بودند. فروغی، علی    ماسه، منشی های نشست نخستین 

کردند، میزبانان این را در کنگره همراهی می  شاهرخ که رضاشاه بزرگ

  گردهمایی بزرگ بودند.

 پس از ایران بزرگترین انجمن شاهنامه پژوهی از اتحاد جماهیر شوروی  

بود که دانشمندانی مانند یوسف ارُبلی، آ. آ. فِریمان، یوری ن. مار و یوگنی   

ای. برتلس در گرامیداشت فردوسی و شاهنامه همازور شدند. افزون بر  

شمار چشمگیر دانشمندان، اتحاد جماهیر شوروی ارمغان های ارزنده یی  

ازده پیاله  به مردم و دولت ایران پیشکش نمود که از آن میان می توان از ی

 ی زیر خاکی از روزگار ساسانی و چند یادگار ارزشمند دیگر نام برد.

شناس برجسته ی روس، از لندن به این همایش  ولادیمیر مینورسکی، ایران 

یی که به برگزاری این جشن یاری رساندند:   آمد. دیگر چهره های برجسته 

سن، هنری ماسه، دنیس راس، یان ریپکا، بدریچ هروزنی، آرتور کریستن 

آندره گدار، فؤاد کوپرولو، هادی حسن، بهرام گور انکلساریا، جمشد جی  

 اونوالا.. بودند

هزاره جشن  ارزشمند  بسیار  از  دستاورد  بزرگی  شمار  چاپ  فردوسی  ی 

  ی فردوسی و شاهنامه بود.نوشتارهای پژوهشی درباره

 

 

 

 

 

 

 

151 



 
 از راست به چپ، ]نشسته روی زمین[: 

محمّد حیدر )ترکیه(،  کمالی  عباّس علی  )فرانسه(،  ماسه  هنری  بهار،  تقی 

اقبال، عیسی صدیق، مِهمِت آگواگلو )آمریکا(، فرانکلین م. گانتر )آمریکا(، 

 سباستین بکِ )آلمان(. 

 

 جرگه ی دوم ]نشسته[:

)انگلستان(، عبدالوهاب عزّام )مصر(، جورج کونتنوآ   واتر  جان درینک 

امبسََدُر  سُویت  )شوروی(،  برتلس  یوگنی  حکیمی،  ابراهیم  )فرانسه(، 

علی فروغی، خانم گودار )؟ فرانسه(،  )ناشناخته(، حسن اسفندیاری، محمّد 

 سن )دانمارک(، فریدریک دستور نوشیروان )هندوستان(، آرتور کریستن 

152 



 سَرِّ )آلمان(، عبدالحسین شیبانی، حسن پیرنیا. 

 

 جرگه ی سوم ]ایستاده[: 

وحید دستگردی،   الله نصر، مهدی )؟( دیبا، حسنمجتبی مینوی، سیدّ ولی

بدیع یارنس،  نفیسی، جمیل صدقی زهاوی میرزا  فروزانفر، سعید  الزّمان 

)ترکیه(،  ]زاده[  کوپرولو  فؤاد  مهمت  شفق،  رضازاده  صادق  )عراق(، 

اعتصام نظامعبدالقاسم  محمّد  راس زاده،  دنیس  )هندوستان(،  الدّین 

العابدین رهنما، آ. آ. بلُشُیکوف  )انگلستان(، آشی کاگا آتسوجی )ژاپن(، زین 

 )شوروی(، محمّدطاهر رضوی )هندوستان(، غلامرضا رشید یاسمی.

 

 جرگه ی چهارم: 

اصغر حکمت، یان یدالله مایل تویسرکانی، احمد حامد صرّاف )عراق(، علی 

 ریپکا )چکسلواکی(، نصرالله

اسحاق )هندوستان(، الکساندر فِریمان )شوروی(، هادی حسن   فلسفی، محمّد

الملک  شیخ  )ترکیه(،  ینهادِبی  علی  قریب،  عبدالعظیم  هندوستان(،  )؟ 

 زاده صفوی.اورنگ، احمد بهمنیار، رحیم

 

 جرگه ی پنجم:

ژوزف هاکین )فرانسه(، جلال الدین همایی، یوری ن. مار )شوروی(، علی  

)شوروی(،   ارُبلی  یوسف  )شوروی(،  رومسکویچ  آ.  الکساندر  قویم، 

 جمشدجی اونوالا )هندوستان(. 

 

153 

 



 جرگه ی ششم:

بهرام گورانکلساریا )هندوستان(، احمد کسروی، نصرالله تقوی، ولادیمیر 

آنتونیو پگلیارو )ایتالیا(، مینورسکی )انگلستان(، عبدالحمید عباّدی )مصر(،  

ملک کرم، ارنست کونِل )آلمان(، عباّس خلیلی، علی جواهر کلام، ل. آ. 

 مایر )فلستین(. 

 

 

 زاد روز  فردوسی 

 فرازی از نوشته های دکتر محمد علی اسلامی ندوشن 

 »سرو سایه فکن«

 

در باره ی زندگی فردوسی ما اطلاع اندکی داریم، گرداگرد او، مانند        

هر بزرگ دیگری در ایران افسانه تنیده شده است و در این دوران دراز  

مردم او را از پشت هالۀ افسانه ها دیده اند، تنها بنُمایه شایان پذیرش خود  

مرد تراوش می    شاهنامه است که از لابلای آن گوشه هایی از زندگی این

  کند. آنچه از آن بیرون می آید این هاست:

پیرامون سال های         فردوسی  تا ۹۴۱کوچی)    ۳۳۰تا    ۳۲۹ابوالقاسم 

ترسایی( در تابران توس خراسان چشم به جهان گشود، خانواده اش   ۹۴۲

در   را  دو سوم زندگانی خود  از  بیش  بودند،  دهقان  بزرگ زادگان و  از 

 سالگی در بیست سال پایان  ۶۰آسایش و دارندگی گذراند، ولی پس از 

154 



زندگی گرفتار پیری و بیماری و نداری بوده، پسری داشته که هنگامی که  

سال بود در سی و هفت سالگی مرده است، از زنی که گویا همسر   ۶۵او  

  اوست در پیشگفتار بیژن و منیژه با مهر و گرامیداشت بسیار یاد می کند.

بر سر سرودن شاهنامه نزدیک به سی سال کار کرده که گویا آن را پس  

سالهای   پیرامون  دقیقی  مرگ  )    ۳۷۱تا    ۳۷۰از   ۹۸۱تا    ۹۸۰کوچی 

به سی سالگی  این زمان فردوسی نزدیک  بوده، در  آغاز کرده  ترسایی( 

 بوده است. 

سال    در  شاید  بار  نخستین  )  ۳۸۴شاهنامه  سامان   ۹۹۴کوچی  ترسایی( 

نسخه  (  ۱۰۴یا    ۱۰۰۳)    ۳۹۵یا    ۳۹۴پذیرفته و چنین می نماید که در سال  

ترسایی( بدست محمود   ۱۰۱۰)  ۴۰۱ی رسا شدۀ آن آماده می گردد و در  

می رسد که ارزش آن شناخته نمی گردد و فردوسی سخت آزرده می شود 

ادبیات دکتر صفا( مرگ او را پیرامون   تاریخ  ترسایی(  ۱۰۲۰)    ۴۱۱) 

 سال داشته است.   ۸۰نوشته اند که آن زمان اندکی بیش از 

چنانکه دیده می شود همۀ این تاریخ ها کما بیشی است . تا اینجا آنچه که  

گفته شد نزدیک به بی گمانی است، بیرون از آن گفتارهایی می آیند که می  

توان آنها را نیز تا اندازه ای شایان پذیرش دانست، آنگاه نوبت به افسانه ها 

د، از یک هستۀ راستی  می رسد، شماری از این افسانه ها با آنکه افسانه ان

 شاخ و برگ گرفته اند و ما به آنها اشاره خواهیم داشت .

 

 ترسایی[ بگیریم، ۹۴۰اگر زایش فردوسی را در سیسد و بیست و نهُ کوچی ]

  ۶۰ترسایی( بوده  ۹۹۸چون فروپاشی سامانیان سیسد و هشتاد و نهُ کوچی )

 سال از زندگانی سخنپرداز توس در دوره ی سامانی گذشته و این بهترین 

155 



این   در  دوستکام،  و  آسوده  و  تندرست  و  جوان  اوست،  زندگانی  دوران 

روا داری و آسان    دوران فرهنگ ایران و زبان پارسی رو به بالیدن دارد،

گیری بیشتری فرمانروا است و اندیشه ها آسان تر نفس می کشند، دوستان  

همواره با  هم اندیش گرداگرد اویند و » بت مهربانش« در کنار اوست،  

 دریغ از آن دوران خوش یاد می کند:

 

      دریغ آن گل و مُشک و خوشاب سی                 

 هــمان تــیغ بـُــرندۀ پارسی                                     

 

 ولی از شست به آن سوی موی سپید است و بالا خمیده:

 

        نگردد همی گرد نسرین تذرو                 

 گل نارون خواهد و شاخ سرو                                           

 

 همه چیز دگرگون شده است: 

 

        چو آمد به نزدیک سر تیغ شست                  

 مده می که از سال شد مرد مست                                     

 

  تنگدستی و ناتوانی آمده :

 

     به جای عنانم عصا داد سال                 

 پراکنده شد مال و برگشت هال                                       

156 



 چشم ها کم فروغ گشته اند:

 

     همان دیده بان بر سر کوهسار                 

 نــبـیند هـمی لشکـــر شـهریار                                         

 

  دستها زور ندارند: 

     کشیدن ز دشمن نداند عنان                 

 مگر پیش مژگانش آیــد سنان                                        

 

 پروا دلمُرده است:بی 

 

      همان گوش از آوای او گشت سیر                 

 هــم آواز بلبل هم آوای شیر                                           

 

 یگانه آرزویش این است که نامه اش را به پایان برد:

  

       از روشن کردگار  همی خواهم                 

 که چندان زمان یابم از روزگار                                          

      کزین نامور نامه ی باستان                 

 بـمانم به گــیتی یکی داستان                                              

     که هر کس که اندر سخن داد، داد                 

 نگــــیرند یاد  من جـز به نیکی ز                                           

157 

 



مرگ فردوسی به نزدیک ترین احتمال در چهارصد و یازده هجری         

م( روی داده، ما نمی دانیم هنگامی که جان می سپرده چه کسی بر  ۱۰۲۰)

بالینش بوده است، آیا همسایه ها، ساکنان کوی، مردم شهر، اندکی آگاه بوده 

اند که این مرد محتضر همان کسی است که بلندترین آوای زبان فارسی را  

 برآورده است....

  برای آگاهی بیشتر بنگرید به روز هفدهم اسفند در همین گاهشمار

 

برخی از دوستداران شاهنامه به نادرست گمان برده اند که عطار          

نیشابوری فرزانه و سخن پرداز نامی خراسان ]که تا اندازه ای می توان او  

را همشهری فردوسی دانست[ بر فردوسی و شاهنامه ی او خرده گرفته 

ن  است، شوربختانه این دریافت نادرست دهان به دهان گشته و بس بسیارا 

را به گمراهی کشانده است. راستی این است که عطار نیشابوری نه تنها 

پیر شهنامه گوی توس را نکوهش نکرده، بلکه با شیوا ترن سخن، او را 

ستوده است، آنچه را که عطار سروده و برخی در برداشت درست از سخن 

  او لغزیده اند چنین است:

 

       توسی  شنودم من که فردوسی             

 که کرد او در حکایت بی فسوسی                                      

       به بیست و پنج سال از نوک خامه             

 برد نقش شاهنامه بسر می                                               

        شد آن عمرش بآخر  به آخر چون             

 اکابـــــر   بد شیخابــــــوالقاسم که                                        

 

158 



        اگر چه بود پیری پر نیاز او             

 دیـن بر وی نماز او   نکـرد از راه                                      

        چنین گفت او که فردوسی بسی گفت             

 نا کسی گفت   همه در مدح گبری                                    

       به مدح گبرکان عمری بسر برُد             

 وقت رفتن آمد بی خبر مُرد  چو                                        

       مـرا در کار او بـرگ ریا نیست             

 نمازم بر چنین شاعر روا نیست                                       

       ببردند چو فردوسی مسکین را             

 بـزیـر خاک تاریکـش سپردند                                         

       در آن شب شیخ او را دید درخواب             

 که پیش شیخ آمد دیده پر آب                                        

        زُمرد رنگ تاجی سبز بر سر             

 ـر ب لباسی سبز تـر از سبزه در                                        

       بپیش شیخ بنشست و چنین گفت             

 که ای جان تو با نور یقین جفت                                     

        نکردی آن نماز از بی نیازی             

 که می ننگ آمدت زین نا نمازی                                       

         خدای تو جهانی پرُ فرشته              

 هـمه از فیض روحانی سرشته                                         

        فرستاد اینت لطف کار سازی             

 که تا کردند بـر خاکم نمازی                                        

 

159 



        خطم دادند بر فردوس اعلی             

 که فردوسی بفردوس است اولی                                        

         خطاب آمد که ای فردوسی پیر             

 اگر راندت ز پیش آن توسی پیر                                        

         پذیرفتم منت تا خوش بخفتی             

 بدان یک بیت توحیدم که گفتی                                      

         فـضل الهی مشو نـومـــید از             

 مده بر فـضل ما بخل گـواهی                                         

         دان چو هستی مرد اسراریقین می             

 که عاصی اندکست و فضل بسیار                                    

        بیک ره خلق را پاک  گر آمرزم             

 نیامرزیده باشم جز کفی در خاک                                     

        دانی که عطار خداوندا تو می             

 تو گوید در اشعار  توحید همه                                        

       ز نور تو شعاعی می نماید              

 گشاید  چــو فردوسی فقاعی می                                        

         چو فردوسی ببخشش رایگان تو             

 بفضل خود بفردوسش رسان تو                                      

       به فردوسی که علیینش خوانند             

 مقام صدق و قصر دینش خوانند                                    

 

 

 

160 



 دین فردوسی

 شاهنامه، حماسه ی ملی ایرانیان و اثری کاملا عرفی است

 شاهین نژاد 

 پژوهشگر تاریخ ایران

 
  

آیا فردوسی یک مسلمان شیعه است؟ فردوسی بزرگتر از آن است           

که بشود به آسانی از او گذشت و شاهکار جاودانه او بسی سترگ تر از آن  

است که بتوان به آن بی اعتنا بود. بزرگانی در نوع خود بی مانند چون  

 فردوسی، هدف هر گروه و هر طیف فکری برای مصادره به مطلوب می 

161 



باشند. شیعیان بسیار کوشیده اند تا حکیم توس را از خود بدانند و در این   

راه، استناد به چند بیت در برگهای آغازین شاهنامه می نمایند که در آنها  

فردوسی ارادت خویش را به امام نخست شیعیان و فرزندان او آشکار کرده  

“ابوالقاسم”، حتی د اگر به دلایلی چون داشتن کنیه  ر مسلمان زاده  است. 

آیا فردوسی یک  اینکه  بودن ]و نه مسلمان بودن[ فردوسی گمانی نکنیم، 

مسلمان مومن بوده یا نه و بویژه اینکه یک شیعه سرسخت علی و آل علی 

 بوده، قابل بحث است.

در مسلمان زاده بودن فردوسی، فرض بر این است که دستکم بخشی        

فردوسی[  پیرامون  مطالب  همه  نه  ]اگر  نظامی عروضی  مقاله  چهار  از 

گورستان  به  فردوسی  جان  بی  پیکر  بردن  اینگونه،  و  باشد  بوده  درست 

مسلمانان معنی می دهد. چه اگر ایشان اصولا مسلمان زاده نبود، خاکسپاری  

در آن روزگار رسم زرتشتیان نبود برای وی کاربردی نداشت. اگر وی که  

را غیر مسلمان زاده و غیر زرتشتی هم فرض نماییم، باید جایی در شاهنامه 

امضایی از ایشان در باره باورها و نمادهای مسیحی، بودایی و یا یهودی  

 ببینیم که تا آنجا که من جسته ام، نیافته ام.

اگر همه داستان چهار مقاله در باره فردوسی را جعلی بدانیم )که احتمال 

آن نیز هست( آنگاه نمی توان توجیه کرد که چرا فردوسی حدود هزار بیت  

نامه   گشتاسب  از  کاملا  را  آیینش  گسترش  و  زرتشت  با ظهور  پیوند  در 

می  که  هنگامی  است  گنجانده  شاهنامه  در  توسی(  )دقیقی  خود  همشهری 

نست مانند آن پنجاه هزار بیت دیگر، این هزار بیت را نیز به بهترین توا

خود   زمان  در  فردوسی  که  بیندیشیم  اینگونه  آنکه  مگر  بسراید.  کیفیت 

 معروف به زرتشتی گری و گبری شده بوده و برای جلوگیری از دامن زدن

162 



 بیشتر به این شایعات بر آن شده که خود در باره زرتشت شعری که احتمالا  

ستایش آمیز از آب در می آمده، نسراید. اگر وی مسلمان زاده نبوده نباید  

نگرانی از پیوند زدنش به کیش زرتشت می داشته است چه مرتد بودن جرم 

 بزرگی است نه زرتشتی و یا مسیحی زاده شدن. 

)و حتی مسلمان   بودن  تردید در شیعه  ایجاد گمان و  مقاله،  این  از  هدف 

بودن( استاد توس است. نگارنده این سطور ادعا ندارد که با قاطعیت، تشیع  

فردوسی را رد کرده است ولی در پی آن است که چند پرسش در پیش روی  

یر کسانی که مسلمانی و تشیع آن بزرگوار را به عنوان یک اصل مسلم و غ

 قابل تردید پذیرفته اند، قرار دهد.

ابیاتی از شاهنامه که در نشان دادن مسلمانی و تشیع فردوسی بازگو می  

گانۀ  چهارده  نسخ  در  را  تفاوتها  بیشترین  که  است  هایی  بخش  از  شوند 

شاهنامه داراست. در شمار ابیات و همچنین در واژه ها و جملات مندرج 

در این ابیات، ناهمگونی بسیاری به چشم می خورد. یادآور می شود که  

ن ترین نسخۀ در دسترس در حدود دویست و پنجاه سال پس از فردوسی  که

هر   که  است  بزرگی  زمانی خود شکاف  فاصله  این  و  است  شده  نگاشته 

کارشناسی را وامی دارد تا با عدم قطعیت به بخشهایی از نسخه های موجود  

 بنگرد. 

به غیر از یک نسخه، همه نسخ کهن شاهنامه، پیش از ابیات ستایش آمیز  

در باره امام علی، شامل ابیاتی در تمجید از سه خلیفۀ نخست خلفای راشدین 

و   علی  را غاصبان حق  تن  آن سه  باید  که  مذهب  فردوسی شیعی  است. 

ن جانشینان ناحق پیامبر بداند، چگونه در ستایش آنان می سراید؟! )فریدو 

 جنیدی در نسخه ای که دستاورد پژوهشهای وی در تصحیح شاهنامه است 

163 



همه ابیات موجود در ستایش پیامبر و چهار خلیفه بزرگ از جمله علی را  

ولی  است(  بررسی  تعمق و  قابل  دلایل وی  داند.  به شاهنامه می  افزوده 

مورد مهمتر از این مقوله، لحن بی پروا و ادبیات لجام گسیختۀ ابیاتی است 

 که در هیچ جای دیگر شاهنامه دیده نمی شود:

      بــنده ی اهل بیت نبی   مـنم             

 ستایـــــنده ی خاک پای وصی                                                

       اگر چشم داری به دیگر سرای             

 بـه نـزد نـبی و  وصی گیــــر جــــای                                          

       گرت زین بد آید گناه من است             

 چنین است و این دین و راه من است                                    

      بر این زادم و هـم بر این بگـذرم             

 چــنان دان که خـاک پی حـــــــیدرم                                         

       نــباشد جـــــز از بی پدر دشمنش             

 تنش  که یـــزدان بـه آتش بسوزد                                        

     هرآنکس که در دلش بغض علی است             

 از  او  زارتر  در جـهان  زار  کیست                                        

 

پرسش هایی که مطرح هستند و مسلمان بودن و بویژه شیعه بودن فردوسی  

 را در هاله ای از ابهام می گذارند به شرح زیر هستند: 

 

 روح چیره بر شاهنامه:   –یکم 

 در سراسر شاهنامه، از آغاز بخش استوره ای تا پایان بخش تاریخی        

164 



کیش   با  مترادف  آن  امروزۀ  معنی  به  )دین  دینی  تبلیغ  به  گرایشی  آن، 

Religion    و وجدان  با  برابر  که  پهلوی  زبان  در  آن  کهن  معنای  به  نه 

حقیقت، رویارویی جهان پهلوان شاهنامه    اخلاق است( دیده نمی شود. در

که یک جریان عرفی را نمایندگی می کند با اسفندیاری که شمشیر کشیده تا 

دین بهی را در گیتی بگستراند، زیباترین و ژرف ترین داستان شاهنامه را  

اوستا    رقم در  نخستین شاه زرتشتی  به عنوان  که  گشتاسب شاه  زند.  می 

ستوده شده است در شاهنامه ریاکار و نابکار تصویر می شود. شاهنامه با 

به اسلام  دین مانوی و با جریان مزدکی نیز سر دوستی ندارد. نگاه شاهنامه  

گستران نیز که به ایران تاختند بسیار منفی و از سر بی مهری است. اصولا  

شاهنامه دغدغه دین و مذهب ندارد. از اینرو قهرمانانش از فریدون، رستم، 

سیاوش و کیخسرو تا بزرگمهر حکیم نه دین گسترند و نه دین مدار. آنچه 

آزادگ زند  می  موج  جهان  فرهنگی  شاهکار  این  بطن  خردگرایی،  در  ی، 

 یزدان پناهی، میهن دوستی و داد و دهش است. 

چگونه سرایندۀ اثری که درونمایه آن این اندازه رها از قید و بندهای کیش  

اعتقادی   ،مانیفست  اثرش  دیباچۀ  در  ناگهان  است،  زدگی  کیش  و  پرستی 

تندی در دین و دینداری صادر می کند و وجود آزاده اش را با “خاک پی 

 حیدر” همسان می کند؟! 

  

 فضای ضد تازی در شاهنامه: -دوم 

جو غالب بر شاهنامه در هر سه بخش استوره ای، پهلوانی و تاریخی در 

پیوند با تازیان، غیر دوستانه و منفی است. پیر توس از زبان رستم فرخزاد 

 در بارۀ آیندۀ ایرانشهر پس از جنگ قادسیه اینچنین پیشبینی می کند:

 

165 



       بـرابـر کـنند  تـخـت  مـنـبـر  چــو بـا             

 و عـمـر کــنـنــد  بـوبکـر   نـام  هـمـه                                              

       دراز ایـن رنــج هــای تــبـه گــردد             

 درازاست پیش فراز   نـشیـبـی                                              

       و  از  راسـتـی  پَـیـمـان بـگــردنـد ز             

 و کـاسـتـی   گـرامـی شـود کژی                                              

       شـود   نـهـانی بــــدتـر  ز  آشـکـارا             

 دل مـردمان سـنگ خارا شـــود                                              

      شـود بـنـده ی بـی هــنـر شـهـریـار             

 بـه کـار  نژاد و بزرگـی نییـد                                              

       وفــا نـماند  کـسـی را  گـیـتـی  بـه             

 و زبان ها شود پـر جـفا  روان                                              

       دامـن  نـهـنـد  هـمـه گــنج ها زیـر             

 نهند   بـمـیـرنـد و کوشش بـه دشمن                                        

       زیـان کـسـان از پـی سود خـویـش             

 بـجـویـند و دین اندر آرنـد پـیـش                                            

      چــو بـسـیـار از ایـن داستـان بـگـذرد               

 ن ننــگــرداسوی آزادگـ  کـسـی                                              

       بــریــزنــد خون از پـی خـواسـتـه             

 روزگـار بـد آراستـــــــــه   شود                                             

 

 از زبان یزدگرد سوم در هنگام آوارگی او در ایران، در باره ی اعراب 

 مسلمانی که به ایران تاخته اند، این چنین می گوید:  

166 



     ازیــن مار خوار اهرمن چهرگان             

 ز دانایی و شرم بی بهـرگان                                                 

     آب و رنگبی  از یـن زاغ ساران             

 نه هوش و نه دانش نه نام و نه ننگ                                     

 

یادآوری می شود که این صفات ناپسند به اعراب مسلمان صدر اسلام که    

بسیاری از آنان صحابۀ پیامبر در جنگهای بدر و احُد بوده اند، داده می 

شود، چه بسیاری از آنان در قادسیه و جلولا حضور داشتند. فراموش نکنیم  

ده نفری    که فرماندۀ اعراب مسلمانان در قادسیه )سعدابن ابی وقاص(، از

 ) عشره مبشره( بود که پیغمبر به او قول قطعی بهشت داده بود. 

فردوسی در جایی که از پیام سعدابن ابی وقاص به رستم فرخزاد سخن می 

احترام همراه  و  ارج  با  نوین  دین  تبلیغات و شعایر  بارۀ  در  لحنش  گوید 

نیست. شاید رگه هایی از کنایه زنی به سطحی نگری این گونه تبلیغات نیز 

 در آنها دیده شود:

       و ز جنی سخن گفت و از آدمی             

 پــیغامبــــر هاشمی گـفتار ز                                           

       ز توحید و قرآن و وعد و وعید             

 ز  تایـید و  از رسم های جدید                                          

      قــطران و از آتش و زمـهریر ز             

 ز فردوس و جوی می و جوی شیر                                          

 

فردوسی در جایی که بتکدۀ بودایی نوبهار در بلخ را معرفی می کند، آن  

 مکان را در ردیف چیزی چون کعبه برای تازیان می داند:

167 



      چو گشتاسپ را داد لهــراسپ تخـت             

 فــــرود آمد از تخت و بربست رخت                                      

       نـوبـهـار  بـه بلخ گــز یـن شـد بـر آن              

 که یـــزدان پـرســتـان بــدان روزگـار                                       

       داشـتــنـــدی چـنـان  مــر آن جــای را             

 ایــن زمـان    که  مــر  مـکه را  تــازیان                                       

 

از  را  ایرانیان  و  خود  به روشنی  توس  استاد  که  نیست  یادآوری  به  نیاز 

دوستداران و ستایشگران کعبه ندانسته و آن را تنها برای تازیان ارجمند و 

 مقدس معرفی کرده است. 

 

 فردوسی و دیلمیان:  -سوم 

دودمان ایرانی و شیعه آل بویه در سالهایی که شاهنامه فردوسی رو        

بود.  قدرت  سر  بر  شیراز  و  ری  چون  مهمی  مناطق  در  بود  پایان  به 

از   دیلمی  همان ۱۰۲۹تا  ۹۹۷مجدالدوله  از  فناخسرو  فیروز  و  ری  در 

دودمان بویه در شیراز فرمانروایی می کردند. آل بویه شیعه زیدی بودند و 

تبار   این  بزرگان  در  را  گرایی  ایران  آشکار  های  نشانه  هم  مقاطعی  در 

)همچون علاالدوله( دیده ایم. همزمان با مجدالدوله در ری، محمود غزنوی 

سال   بسیار    ۹۹۹از  سنی  و  بود  زده  تکیه  غزنین  در  قدرت  اریکۀ  بر 

متعصبی بود که “انگشت در جهان فرو برده بود تا قرمطی بیابد” و بکشد. 

د پس از چند سال وانمود کردن به ایران خواهی و پارسی دوستی، محمو

برای گرفتن مشروعیت از خلیفه عباسی و توجیه نمودن حملاتش به هند، 

 از قالب یک فرمانروای فرهنگ دوست و دادگستر درآمد و جهادگری 

168 



متعصب و امیری کافرکوب و البته شیعه کش گردید و این تغییر روند را  

با زندانی نمودن وزیر ایران دوست و فرزانه اش، فضل ابن احمد اسفراینی  

 آغاز کرد.

 

است و بنابر متن شاهنامه، سرودن شاهکار خویش   ۹۴۰فردوسی زاده سال  

پایان گرفت و میان    ۱۰۱۰آغاز نموده باشد. شاهنامه در    ۹۹۷را باید از  

به غزنین فرستاده شده تا به حضور محمود معرفی   ۱۰۱۲تا    ۱۰۱۰سالهای 

بجای فرستادن کتابش به حضور     شود. اگر فردوسی شیعه بود چرا باید

فرمانروای دیلمی شیعه در ری، آن را به حضور سلطان بسیار متعصب و  

حتی خطرناک سنی مذهب بفرستد؟! استاد توس که خود آموزگار و ستاینده  

اندازه نابخرد است که خود و شاهنامه بزرگش  خرد و  خردورزی است، آن  

را در معرض نابودی قرار دهد؟! و تازه در برگهای آغازین کتاب، هرکه  

رادتمند و ستاینده علی نیست )که شامل محمود نیز می شود(، حرامزاده را ا

بخواند؟!! یعنی حکیمی چون او، در آغاز کتابش عملا محمود و محمودها 

را اینچنین دشنام می دهد و از وی توقع دارد که کتابش را پشتیبانی کند و 

ونه اینکه  یک جای کار ایراد دارد. بدینگ   فرمان به تکثیر و پخش آن دهد؟!

 فردوسی شیعه زیدی بوده است، به چالش کشیده می شود. 

 

 ناصرخسرو و فردوسی: -چهارم 

تنها چند دهه          قبادیانی شاعر و داعی شیعه اسماعیلی  ناصرخسرو 

پس از درگذشت فردوسی از توس دیدن کرده است. وی در سفرنامه اش،  

از کاروانسرا و حصار شهر توس سخن رانده و فردوسی را نیز مانند بیشتر 

 مردم زمان خود می شناخته است ولی جالب است که در باره کیش فردوسی 

169 



تاثیر    زیر  بشدت  که  ناصرخسرو  چون  انسانی  چگونه  گوید.  نمی  هیچ 

باورهای شیعی خویش است و بخش بزرگی از زندگی اش را در این راه  

گذاشته است، از شیعه بودن سخن سرایی برجسته چون فردوسی که هم  

مرام اوست می گذرد و به آن اشاره نمی کند؟! ناصرخسرو که از هر نکته  

لیغ آیین خود بهره برداری می کرد، چرا باید از همچنین کوچکی برای تب 

استاد  اینکه اصلا  نماید؟! مگر  اسماعیلی را محروم  فرقه شیعه  موهبتی، 

اینگونه، احتمال اینکه حکیم توس از شیعیان    توس به تشیع نامی نبوده است.

 اسماعیلی بوده باشد، ناچیز جلوه می کند.

  

 فردوسی و امام رضا:  –پنجم: 

یعنی حدود دویست سال پیش از فردوسی    ۸۱۸امام هشتم شیعیان در سال  

در مرو درگذشت و در دو سه فرسنگی زیستگاه فردوسی به خاک سپرده 

شد. بر پایۀ کتاب “حدودالعالم” که در سالهای میانسالی فردوسی نوشته شده، 

نه تنها مدفن امام هشتم ناشناس نبوده بلکه گروهی از مردم برای زیارت  

شاهنامه و در درازای همه آن سی و چند سالی  می رفتند. در همه  به آنجا

که فردوسی بر روی آن کار می کرد، هیچ اشاره ای به این تنها امام شیعیان  

که در ایران به خاک سپرده شده است، نمی شود. مگر می شود فردوسی 

خویشتن   که از شدت علاقه به علی، بدخواهان او را حرامزاده می داند و

در   که  علی و وصی  فرزند  تنها  از  کند،  می  یکی  پای علی  با خاک  را 

نزدیکی باغش مدفون شده، غفلت کند؟! و یا شاید فردوسی ارادت ویژه ای 

نیز  حکیم،  بودن  امامی  دوازده  شیعه  سناریوی  و  نداشته  رضا  امام  به 

 نادرست است.

 

170  



 توهین به مخالفان علی: –ششم 

که   توس  بیدادگران  استاد  و  سیاهکاران  ایران،  دشمنان  نکوهش  در  حتی 

زبانش به درشت گویی در کام نمی چرخد و در جای جای اثر جاویدانش، 

ناگاه  به  زند،  می  موج  اخلاقی  و  عرفی  اصول  رعایت  و  آزرم  و  شرم 

دشمنان علی را بی پدر )حرامزاده( می نامد و از خدا می خواهد که آنان 

فردوسی در سرزنش نمودن سودابه، گرسیوز، شغاد  را در آتش بسوزاند!! 

و ماهوی سوری که بانیان کشته شدن چهره های مورد مهرش در شاهنامه 

بوده اند اینگونه به تهدید و دشنام گویی نپرداخته است. چگونه می توان 

پذیرفت که در دیباچۀ شاهنامه، اینگونه به تحریک اکثریت سنی مذهب هم 

 د؟! میهنانش پرداخته باش

 

 گفته های پیشینیان در باره فردوسی:  –هفتم 

عطار، در الهی نامه خود از زبان شیخ ابوالقاسم گرگانی که مانع خاکسپاری  

 فردوسی در گورستان مسلمانان شد، فردوسی را گبر و نامسلمان می نامد: 

  چنین گفت او که فردوسی بسی گفت             

 همه در مدح گبران چون کسی گفت                                      

  به مدح گبرکان عمری به سر برُد             

 چــو وقت مُــردن آمد بی خبر مُرد                                        

  این  برگ ریا  نیست مـــــرا  در  کار             

 نـمازم بر چنین شاعـر روا نیست                                        

  

فردوسی تا زمان عطار با گبری و زرتشتی گری پیوند به این ترتیب آوازه  

 خورده بود. اگر در زمان مرگ فردوسی، آوازۀ وی با تشیع آمیخته  

171 



بود چرا باید از خاکسپاری او در گورستان مسلمانان جلوگیری شود؟! این  

همه شیعیان آمدند و زیستند و رفتند. اگر حتی مانند حسنک وزیر نیشابوری 

 بر دار هم کشیده شده باشند، برای دفن آنها مانع شرعی وجود نداشته است. 

است )سده نویسنده یی نیز مانند عبدالجلیل رازی قزوینی که شیعه بوده     

و  “بدعت  را  آن  خواندن  و  گبرکان”  “ستایش  را  شاهنامه  هجری(  هشتم 

 ضلالت” می دانست.

  

 برونمایه شاهنامه: -هشتم 

گرچه نسخه های خطی و کهن شاهنامه با هم تطابق کامل ندارند ولی        

آماری که در اینجا می آید کمابیش وضعیت عمده این نسخ را بازتاب می 

دهند. بر پایه پژوهشی که دکتر شروین وکیلی انجام داده است، فردوسی 

با هفتاد  از صد و  بیش  را  واژه خدا  بار،  از چهل  بیش  را  ایزد  ر،  واژه 

خداوند را نزدیک به پانصد بار و واژه دادار را نزدیک به هفتاد بار به کار  

گرفته است. واژۀ یزدان به تنهایی بیش از هزار بار در شاهنامه آمده است.  

در  اسلام  از حضور  نمادی  تواند  که حضورش مي  نام الله  که  آن  جالب 

ز مفاهیم بنیادی باورهای شاعر باشد، در شاهنامه دیده نمی شود. فردوسی ا

در دین چون مومن و کافر حتی یکبار هم بهره نگرفته است. بگذریم از  

در   حرامی  فعل  انجام  در  او  قهرمانان  و  فردوسی  گرایش  نکردن  پنهان 

 شریعت چون شادخواری و میگساری که در شاهنامه کم دیده نمی شود.

واژگان و ادبیات بکار گرفته شده در هر اثری به اندازۀ بسیاری بازتاب  

دهندۀ اندیشه و باورهای سازنده اثراست. همچنانکه اگر در نوشتۀ شخصی،  

“خلقهای   و  جهان”  “رنجبران   ، جهانخوار”  “امپریالیسم  چون  عباراتی 

 ویسنده، ستمدیده” ببینیم، پیش از خواندن همه مطلب درمی یابیم که خاستگاه ن

172 



طیف چپ سنتی است. با همین نگاه، چون فرهنگ واژگان شاهنامه خالی  

از عناصر اسلامی و نمادهای مسلمانی است، به دشواری می توان پذیرفت  

 که آفریننده اثر یک مومن مسلمان شیعه بوده است. 

ملی  حماسۀ  شاهنامه،  که  آنجایی  از  که  است  یادآوری  به  نیاز  پایان  در 

ایرانیان و اثری کاملا عرفی است و فردوسی به روشنی وظیفه خویش را  

از سرودن آن، برپا داشتن کاخ بلند هویت ایرانی و زنده نگهداشتن اندیشه  

  های ژرف و والای این کهن دیار می دانسته است، اینکه فردوسی شیعه 

مذهب بوده یا نبوده هیچ تاثیری بر دستاورد بزرگ او برای هم میهنانش 

در همه این اعصار گذشته، ندارد و او و شاهکار او برای ایرانیان گرانقدر  

مسکوب،  شاهرخ  گفتۀ  به  که  رادمردی  دین  به  پرداختن  ارجمندند.  و 

آن،  شاهکارش “نه تنها خاطرات تاریخی را در ما نگهداشت بلکه مهمتر از  

ما را در خاطرات تاریخی مان حفظ نمود”، نه برای جدا کردن او از مذهب 

و نه برای پیوند زدن او با مذهب اهمیت دارد چه او با یا بدون مذهب،  

تنها  نوشتار  این  است.  داده  انجام  کیفیت  بهترین  به  را  خود  خویشکاری 

ا را داشته کوششی در راستای ایجاد “اگر و اما” در مسایلی است که ما آنه

و دانسته مطلق می پنداریم و به عنوان یک حقیقت تاریخی در درستی آنها 

 جای بحث و گمانه زنی باقی نمی گذاریم.

 

 

 

 

 

 

173 



 و بازگو کننده دروغ دشمنان ایران نباشیم راوی 
 عزت الله همایونفر نگاشته شده است  این بخش کتاب با استقبال از سخنرانی استاد 

برای لدین اردبیلی در آذربایجان  زمانیکه شاه اسماعیل صفوی ، نوه صفی ا

لو سوار اسب شده و  ج له استاسا  82چرا خان  ،قیام می کند  اعتلای ایران  

فته و فرمانبری می کند. راز بقای ایران در همین کارهاست. ربه دنبال او  

ساله در   82در همین نکته هاست که در تاریخ ما باقی مانده است. مرد  

ه چیبزی  پایانی زندگی چ ت ، در کنار گور و در لحظات  کنار دیوار حیا

برای اینکه نام ایران فراموش نشود ،   می دود  می خواهد؟ چرا می دود ؟

استقلال ایران را بر پا نگهدارد. کدام ملتی را می شناسید می دود تا پرچم  

که پسر یک پوستین دوز خراسانی در مدت سیزده سال ، ایران را به اوج 

اینکه قبول که موجب حسادت دیگر کشور ها ق  قدرت برساند رار گیرد؟ 

عشق به میهن ، عشق به ایران و ایرانی قوی تر  ،کنیم که در ذات ما ملت  

از طریق حساب و معامله و چرتکه  مردم سایر ملل بوده است  از   و ما 

انداختن با میهنمان مانوس نبوده ایم و چه دردا که در یورش دوم تازیان 

دستار بند به رهبری آخوند بد کردار و بد سرشت روح الله خمینی و رهبری 

آخوند متوهم سید علی خامنه ای با عرق میهن فاصله گرفتیم. ما ایرانمان 

را از طریق عشق و عرفان دوست داشتیم.کورش بزرگ اعلامیه حقوق  

ر بابکان پند نامه برای شاپور می نویسد . بشر را منتشر میسازد. اردشی 

.دادزنجیر  انوشیروان  خسرو   کند  می  پا  مکتب بر  و  خانه  لیث  یعقوب 

بهکاران  ردان  مشیر  اعمال بزرگانش بر و  این  از  کند.ایرانی  درست می 

و عدم موفقیت شکست های مادی    دنیای مادی ومعنویت خود افزوده است و

تا اینکه سرو کله نگرفته بود  خود  و زندگی    ءبه حساب بقا  را  ها ی مادی  

 پیدا شد. اگر برای ایرانی عشق به مال اندوزی   57اشغالگران در سال 

                                     174 



جمهوری اسلامی در بین سران حکومت مشاهده میشد ، در  آنطوریکه در  

، ما شاهد ظهور سعدی نبودیم.اگر شکست های سوری را عصر مغول  

زمانیکه فردوسی   ی شد.قبول میکرد ، بزرگمردی چون فردوسی زاده نم

بزرگ شاهنامه را نوشت در ایران شاهی وجود نداشت و اینکه بعدها سر  

لام بچه ای بنام محمود غزنوی پیدا شد و ما بی خبران چه داستانهای و کله غ

احمقانه ای برای زنده کننده فرهنگ ایران که توسط ملایان و توده ای های 

ساخته و گفته شد ، بازگو کردیم. چه کسی فردوسی بزرگ را  بی وطن  

چه کسی به تشویق کرده بود که در عصر بی شاهی ، شاهنامه را بنویسد؟ 

بگو که روی در نقاب  فردوسی بزرگ گفته بود : برو مدح پادشاهانی را  

او می ز از  پیش  اند؟  خاک کشیده و سدها سال  آنهم زمانیکه شرق  یسته 

 ایران در دست ترکان غزنوی و غرب ایران تحت تسلط خلفای عرب بود. 

فتاده بود . چه قدرت سوری به دست راست و قدرت مذهبی به دست چپ ا

بزرگ گفت : برو و بساز و بگو : چو ایران نباشد تن من  کسی به فردوسی  

چه کسی به فردوسی پسرم ، دخترم      .مباد   بدین بوم و بر زنده یک تن مباد

داده است   بدون مشوق  فردوسی  ؟چه کسی  یاد  تا  وادار کرده  بدون را   ،

تصور نکنید ،    مربی و بدون حامی و بدون مزد برود و شاهنامه بسازد؟

شاهنامه چیز پیش پا افتاده ای است ، پس از یکهزار سال کسی نتوانسته  

مشابه آنرا بیآورد . به باور نویسنده کتاب اگر یک کتاب مقدس در جهان 

وجود داشته باشد ، آن شاهنامه است نه تورات ، نه انجیل و نه هجو نامه 

. پسرم ، دخترم ، شاهنامه را فردوسی  جهل می بینم  ها  قرآن که تنها در آن  

و امکانات  بزرگ وقتی نوشت که قلم و کاغذی در کار نبود. نشانی از برق  

یند و می بسیار امروز نبود. در دهی دور افتاده در خراسان مردی می نش

 و سند   لذتی برتر از آن نیست که عزت گذشته ایران را مرتفع کندهیچ  بیند  

175 



اسن  آید  تاریخ کند. می  پیشکش  پادشاهی را  افتخار نظام  اد و مدارک  پر 

جمع کرده و شاهنامه را تدوین می کند. فردوسی بزرگ شاهنامه نزد محمود 

غزنوی برده و میگوید : اگر در انتشار این اثر مرا یاری دهی ، نام تو در 

ردیف بزرگترین شاهان جهان در می آید. محمد قبول می کند . قصه درست 

تلا کرده یک مثقال    کرده اند که فردوسی برای هر بیت شاهنامه درخواست

را به دلاک حمام بخشیده   ها    نقره!!!و وقتی محمود غزنوی جر میزند ، او  

پول فردوسی بزرگ در فکر مادیات باشد؟    !!!! عزیزان چطور ممکنست  

کند   برای  ؟میخواسته که چکار  تمام عمر و جوانیش را  او  نام .  اعتلای 

 اوست .ثروت فردوسی بزرگ شاهنامه .ایران گذاشت

 ب بناهای آباد گردد خرا

 ب ز باران و از گردش آفتا

 دپیِ افَکند م از نظم کاخی بلن

 د که از باد و باران نیابد گزن

 ی بسی رنج بردم در این سال س

     یعَجَم زنده کردم بدین پارس

شاهنامه او نه تنها بزرگترین و پرمایه ترین مجموعه شعر به جا مانده از 

بلکه مهمترین سند عظمت زبان فارسی و ، عهد سامانی و غزنوی است

 ن بارزترین مظهر شکوه و رونق فرهنگ و تمدن ایران باستا

و خزانه لغت به شمار می رود.فردوسی طبع لطیفی داشت، سخنش از 

به دور بود و از به کار بردن کلمه های   یطعنه، هجو، دروغ و چاپلوس

 هغیراخلاقی خودداری می کرد .هنگامی شاهنامه را سرود ک

 زبان پارسی دچار آشفتگی بود، و او از ماندگار شدن این آشفتگی و 

176 



در سرودن شاهنامه بیشتر از بزرگ  یافزونیِ آن جلوگیری کرد. فردوس 

 865های عربی در شاهنامه تنها پارسی سره بهره برده و شمار واژه 

 .واژه است

او را    یکه قوت طبع شاعربزرگ  ی، دوستان فردوسیپس از قتل دقیق

آمده و او را به ادامه کار تشویق   یپیش از این آزموده بودند نزد و

به   نآ  یدر اختیار نداشت که بتواند از رو یمنبع و مأخذی کردند؛ اما و

ناپذیر و سخت کوش  ینظم شاهنامه بپردازد؛ از این رو این شاعر خستگ

بخارا، مرو، بلخ و هرات   یشهرها هتهیه این منابع ب  یبرا و ایران پرست 

 ا باستان ر یو گسترده، داستان های سفر کرده و با یک تحقیق میدان

پیش ازخود  ی از سینه پیران جهان دیده بیرون کشید و آن ر ا به نسل ها

 .کرد پیشکش 

                                          شمار  یب یبپرسیدم از هر کس 

 ر نترسیدم از گردش روزگا 

 دبود که آتش جنگ همه جا شعله ور و راه ها پر خطر بو یو این در حال

                                                 پر از جنگ بو د  یزمانه سرا

 .به جویندگان بر جهان تنگ بود

شاهنامه روایت نبرد خوبی و بدی است و پهلوانان، جنگجویان این نبرد 

کاوه و ضحاک ظالم کین خواهی منوچهر از   گدائمی در هستی اند. جن

حکایت از این   هسلم و تور، مرگ سیاوش به دسیسه سودابه و . . . هم

و اندیشه حاکم بر شاهنامه   بزرگ  نبرد و ستیز دارند .تفکر فردوسی

برابر ظلم و تباهی است. ایران که سرزمین  رهمیشه مدافع خوبی ها د

همسایگانش قرار  تآزادگان محسوب می شود همواره مورد آزار و اذی  

177 



می گیرد زیبایی و شکوه ایران، آن را در معرض مصیبت های گوناگون    

دفاع از  و از همین رو پهلوانانش با تمام توان به   ،دقرار می ده 

مردمانش بر می خیزند و  یموجودیت این کشور و ارزشهای عمیق انسان

جان بر سر این کار می نهند. برخی از پهلوانان شاهنامه نمونه های  

انسانی هستند که عمر خویش را به تمامی در خدمت همنوعان   یمتعال

فریدون، سیاوش، کیخسرو،   نخویش.گذرانده است. پهلوانانی همچو

شخصیت های دیگری نیز همچون  اند.   رستم، گودرز و توس از این دسته

است  دضحاک و سلم و تور وجودشان آکنده از شرارت و بد خویی و فسا

.اغلب داستانهای شاهنامه بی اعتباری دنیا را به یاد خواننده می آورد و 

گرفتن از روزگارفرا می خواند لاکن در همین  ساو را به بیداری و در

سادگی و با  هببزرگ حال آنجا که هنگام سخن عاشقانه می رسد فردوسی 

در شعر فردوسی  تصویر سازی   پروراند. شکوه و زیبایی موضوع را می

جایی بسیار مهم دارد. شاعر با تجسم حوادث و ماجراهای داستان  بزرگ 

پیش چشم خواننده او را همراه با خود به متن حوادث می برد، گویی رد

ه است. به تماشا نشست اخواننده داستان را بر پرده سینم  

چنان محکم و متناسب است  بزرگ تصویرسازی و تخیل در اثر فردوسی 

درباره طلوع، غروب شب، روز و . . .   یکه حتی اغلب توصیفات طبیع

استاد توس  تدر شعر او حالت و تصویری حماسی دارد و ظرافت و دق

در چنین نکاتی موجب هماهنگی جزئی ترین امور در شاهنامه با کلیت  

تداستان ها شده اس   

:در توصیف آفتاب چنین می گوید  

دز یاقوت سرخست چرخ کبو  

178 



 

د نه از آب و گرد و نه از باد و دو  

غ به چندین فروغ و به چندین چرا  

غ بیاراسته چون به نوروز با  

ز روان اندر و گوهر دلفرو  

ز کزو روشنایی گرفتست رو  

رز خاور برآید سوی باخت  

ر تنباشد ازین یک روش راست   

 ایا آ نکه تو آفتابی همی

 چه بودت که بر من نتابی همی 

یک مشت نادان برای فردوسی بزرگ قصه جعل کردند و ما بدون ذره  

ردوسی  ف نوشته های ای تفکر آنرا بازگو کردیم. بقدری ظرافت طبع در

تنها کافی بزرگ وجود دارد که انسان از خواندن آنها حیرت می کند. 

با  بسنده کنیم . امروزهصحنه جنگ او برای است که به تصویر سازی 

امکانات بسیار در امر نمایش وقتی می خواهند پیسی را روی صحنه  

ببرند. نیاز به متصدی نور و صدا و دکور و طراح لباس و ده ها کارگر 

ا بخواهند صحنه ای را به تماشاچی انتقال دهند. شما به داستان  فنی است ت

رستم و اسفندیار، رستم و سهراب ، بیژن و منیژه و... توجه نشان دهید ، 

و ده ها مورد دیگر را  بازیگران  بازی انگار که نور ، صدا، دکور ، 

 فردوسی بزرگ در قالب کلمات به خواننده انتقال میدهد.  

 دو لشکر به هم اندرآویختند

179 



 تو گفتی به یکدیگر آمیختند 

 غریویدن مرد و غرنده کوس 

 همی کرد بر رعد غران فسوس 

 ز آسیب شیران پولاد چنگ

 دریده دل شیر و چرم پلنگ 

 زمین کرده بد سرخ رستم به جنگ 

 یکی گرزه ی گاو پیکر به چنگ 

 به هر سو که مرکب برانگیختی 

 چو برگ خزان سر فرو ریختی 

 به شمشیر بران چو بگذاشت دست 

 سر سرفرازان همی کرد پست 

 اگر بر زدی بر سر آن سرفراز 

 به دو نیم کردیش با اسپ و ساز 

 چو شمشیر بر گردن افراختی 

 چو کوه از سواران سر انداختی

 ز خون دلیران به دشت اندرون 

 چو دریا زمین موجزن شد ز خون 

 همه روی صحرا سر و دست و پای 

 به زیر سم اسپ جنگ آزمای 

 فرو رفت و بر رفت روز نبرد

 به ماهی نم خون و بر ماه گرد 

 ز سم ستوران بر آن پهن دشت 

 زمین شش شد و آسمان گشت هشت 

180 



 نگه کرد فرزند را زال زر 

 بدان نامبردار و بازوی و بر 

 ز شادی دل اندر برش بر طپید

 که رستم بدانسان هنرمند دید 

 به روز نبرد آن یل ارجمند 

 به شمشیر و خنجر به گرز و کمند 

 برید و درید و شکست و ببست 

و دست  یلان را سر و سینه و پا  

ت گرد دلیر س د و شسهزار و   

 به یک حمله شد کشته در جنگ شیر 

 برفتند ترکان ز پیش مغان 

 کشیدند لشگر سوی دامغان 

 وزانجا به جیحون نهادند روی 

وگوی خلیده دل و با غم و گفت  

 شکسته سلیح و گسسته کمر 

 نه بوق و نه کوس و نه پای و نه پر 

 سه روز آن سپه بر لب رود ماند

 به روز چهارم از آنجا براند 

 همه پهلوانان ایران سپاه

 ز ره بازگشتند نزدیک شاه

 

مدهش صحنه  سازی  را تنها در تصویربی همتای فردوسی بزرگ هنر 

. او همان فروتنی است که میگوید:شاهد نیستیدجنگ   

181 



 سیاه اندرون باشد و سنگدل 

 که خواهد که موری شود تنگدل 

 میآزار موری که دانه کش است  

 که جان دارد و جان شیرین خوش است 

 سعدی در کتاب بوستان خود به شعر فردوسی بزرگ اشاره دارد 

 چه خوش گفت فردوسی پاک زاد 

 که رحمت برآن تربت پاک باد 

و مابقی اشعاری که این شاعر بزرگ به   میآزار موری که دانه کش است 

 تبعیت از اندیشه والای فردوسی بزرگ سروده است. 

 یکی سیرت نیکمردان شنو 

 اگر نیکبختی و مردانه رو 

 که شبلی ز حانوت گندم فروش 

 به ده برد انبان گندم به دوش

 نگه کرد و موری در آن غله دید

دویدای می که سرگشته هر گوشه   

 ز رحمت بر او شب نیارست خفت 

182 



 به مأوای خود بازش آورد و گفت 

 مروت نباشد که این مور ریش 

 پراکنده گردانم از جای خویش

 درون پراکندگان جمع دار 

 که جمعیتت باشد از روزگار 

 چه خوش گفت فردوسی پاک زاد

 که رحمت بر آن تربت پاک باد 

کش است میازار موری که دانه   

 که جان دارد و جان شیرین خوش است

 سیاه اندرون باشد و سنگدل 

 که خواهد که موری شود تنگدل 

 مزن بر سر ناتوان دست زور 

 که روزی به پایش در افتی چو مور 

جای دهد و جان  قلب یک مورچه  قالب آیا کسی که میتواند خودش را در

هنرش در حد ستایش نیست؟ فردوسی یک مورچه را جان تلقی کند،

لکتش ، بزرگ با چنین عواطفی معتقد است که برای اعاده حیثیت مم  

183 



قدرت ملی اش از بین نرفته است، برای اینکه  برای اینکه ثابت کند  

ار ایران زمین را به فرزندانش انتقال  میراث پر شکوه و فرهنگ گهر ب

، شاهنامه را می نویسد. شاهنامه چه از لحاظ تحلیل مسائل، چه از  دهد 

یکی از بزرگترین  ،چه از لحاظ عرفان ملی که دارد لحاظ فلسفه تاریخ

کتاب مثنوی معنوی   . شاهنامه پایه و ریشهنسان است اتفکر آثار خلقی 

است. مثنوی معنوی مولانا و دریای مواج اندیشه ای که در آنست متاثر  

از شاهنامه فردوسی بزرگ است.این عرفان عاشقانه ماست که ایران  

  نگهداشته است.زنده  در مقابل حوادث تاریخ حفظ ورا

 

 پایان 

 

 

 

 

 

 

 

 

184 



ناسه نویسنده کتاب و سایر آثار او: ش  

 
 دکتر روزبه آذربرزین ) روزبهانی(

خورشیدی در شمیران از مادری  1328دکتر روزبهانی در خرداد سال 

 زرتشتی و پدری مسلمان به دنیا آمد . آموزش های دوران کودکی او

تحت رهنمود های مادر شکل گرفت . باغ فردوس زادگاه او و سرازیری  

خیابان پسیان با وجود بزرگانی چون عبدالعلی وزیری موسیقیدان صاحب 

او نام که دیوار به دیوار خانه او بود وعشق به موسیقی را در دل کوچک 

روشن کرد که بعدها بشکل دانشنامه بزرگ مصور موسیقی ایران در پنج 

پوشینه تجلی کرد وهم چنین خانواده های بزرگ افشار ، اخوان ، ملک  

آرا و متین دفتری هریک در شکل گیری و ویژه گی های اخلاقی او تاثیر 

ند . دوران دبستان و دبیرستان در مدرسه شاهپور تجریش  مثبتی بجا گذاشت

سپری شد .در دوران دبستان بود که با سخت گیری و تنبیه معلم قرآن 

آقای اصغریان که معنی آیات هجو نامه قرآن را نمی گفت و بجای آن 

مشت و لگد تحویل دانش آموزی که خواهان دانستن معنی فلان آیه شده  

بود میداد ، از باور ارثی پدر فاصله گرفته و ذهنش را به گفته های  

مادرکه راجع به گاتا و یشت ها سخن می گفت می سپرد  . مادر به هنگام  



مرگ زودرس در سن پنجاه و شش سالگی آخرین خواسته اش را به  

: هیچگاه با خفت زندگی نکن ،  پسرش که اکنون پزشک شده میگوید  

زندگی راندن خر خود نیست . حرفت را در هر شرایطی بزن . تا آنجا که  

در توان داری به همنوع و خصوصا هموطنانت کمک کن .بدان که مرگ  

دکتر روزبهانی   در راه وطن ، نعمتی است که نصیب هرکس نمی شود . 

دستهای سرد مادرش را گرفته و در حالیکه گریه می کند میگوید : به 

خاک پاک و مقدس میهنم سوگند میخورم که هیچگاه از وصیت تو چشم 

پوشی نکنم و از آن روز تا کنون یک لحظه قلم او از حرکت باز نه  

ایستاده است . کتک های آقای اصغریان نه تنها او از میدان بدر نبرد ، 

بلکه از او یکی ازسر سخت ترین منتقدان اسلام را ساخت . با کمک های 

معنوی معلم انشای دبیرستان آقای نجفی دو جلد از مجموعه داستانهای  

کوتاه او تحت فرنام غروب و جاده و هم چنین زن آقا چاپ شد . سبک 

نگارش او تحت تاثیر مستقیم صادق هدایت و علی اشرف درویشیان در  

 ساده نویسی خلاصه میشد . 

پس از گرفتن دیپلم طبیعی به سربازی میرود و با درجه گروهبان یکمی 

به مدت دوسال در سنندج و کرمانشاه در گردان زرهی تانک انجام وظیفه  

می کند . پس از پایان دوران خدمت در کنکور شرکت کرده و در 

دانشکده های دامپزشکی و علوم دانشگاه تهران پذیرفته میشود . پس از  

شش سال ، در رشته ی اصلاح نژاد و ژنتیک فارغ التحصیل شده و 

سپس به دانشکده بهداشت دانشگاه تهران رفته و مدرک سلول شناسی خود 

را میگیرد . در آن دوران مرکز تحقیقات ژنتیک انسانی بنگاه حمایت 

مادران به دستور خانم دیبا ، مادر علیاحضرت فرح در خیابان تخت 

ده و از دکتر روزبهانی برای بخش سیتو  طاووس شروع به فعالیت کر

ژنتیک دعوت به عمل می آید . ریاست مرکز با استاد فرهیخته و بزرگ 

زنده یاد دکتر محمد علی مولوی بود و اساتید صاحب نامی چون دکتر 



هوشنگ خاوری خراسانی و زنده یاد دکتر شموئیل رهبر در آن کار 

میکردند . در آن زمان نخستین کتاب مشاوره ژنتیک در بیماریهای ارثی  

خاوری و روزبهانی نوشته شد که سالها به عنوان   –توسط دکتر مولوی 

کتاب درسی در دانشکده های علوم پزشکی تدریس میشد . گام بعدی دکتر 

روزبهانی انجام آمنیو سنتز یا تشخیص های پیش از تولد نوزادان با 

استفاده از سلولهای تن جنین و کشت آنها بود که این مهم در آزمایشگاه 

دکتر میر شمسی انستیتو سرم سازی کرج انجام شد و باعث گشت که این  

سرویس نه تنها برای هوطنان بلکه برای مردم کشورهای همسایه ایران  

هم داده شود . راهنمای بیماران مبتلاء به سندرم داون ) منگولیسم (  

ژنتیک و بیماریهای زنان ، ارث ، محیط و سلامت کودک و بیماران  

متولد نشده کتابهای دیگری بودند که توسط دکتر روزبهانی به نگارش در  

آمدند . نوشتار های دکتر روزبهانی در مجله نظام پزشکی ایران و نشریه  

آموزشی ایران بود چاپ میشد و سمت مشاور   –دانستنیها که نشریه علمی 

پزشکی مجله به ایشان داده شد . از مشاغل دیگر دکتر روزبهانی به غیر  

از کار در مرکز تحقیقات ژنتیک انسانی ، تدریس در دانشکده های علوم  

پزشکی دانشگاه تهران ، مرکز پزشکی شاهنشاهی ، عضویت در کمیته 

امور متقاضیان درمان خارج از کشور وزارت بهداری ، جامعه 

آزمایشگاهیان پزشکی ایران و کانون حمایت مادران و نوزادان وزارت  

بهداری بود . در طرح باز آموزی پزشکان وزارت بهداری از وجود 

ایشان برای مسائل ژنتیکی بهره گرفته و ایشان با سفر به مراکز استانها  

به مدت دو روز یافته های جدید علم ژنتیک را در اختیار دیگر پزشکان  

قرار میدادند .تاسیس مرکز کمکهای علمی و فنی پزشکی تهران در 

خیابان کریم خان از جمله اقدامات دکتر روزبهانی بود .  با فتنه ی خمینی  

و اشغال ایران توسط ملایان ، ضدیت با علم و خصوصا علم ژنتیک آغاز 

و دکتر روزبهانی را بجرم دخالت در کار خدا از آمنیوسنتز باز داشتند 

.استدلال آخوند ها این بود : اگر خدا خواسته تا بچه ای ناقص شود ، شما 



نبایستی در این کار دخالت کنید !!! شرایط کارهر روز سخت میشد . قطع 

بودجه کامل مرکز تحقیقات ژنتیک انسانی ، بارزسی هر روزه محل کار  

توسط انجمن اسلامی زایشگاه فرح که اینک نام شهید اکبر آبادی بخود 

گرفته باعث شد تا دکتر روزبهانی تن به یک نوع خود تبعیدی بدهد و به  

آمریکا مهاجرت کند . با پذیرفته شدن در انستیتو ژنتیک پاسادنا کار سابق 

خود را ادامه میدهد و با نام مستعار برای نشریات خارج از کشور مطلب 

می نویسد . در زیر به برخی از نامهای مستعار او اشاره می کنیم : نون 

رها ، خدابخش بهروز ،  علامه واعظ شفتی ، بیژن فغفور ،   -قندی ، ر

کاظم آقا آبدارچی ، شیرویه شمیرانی ، بهرام پرشان ، پولاد خسرو منش  

 ، پولاد جنیدی ، بابک ، مهرداد پایدار،فلفلی ، و..... 

در همان زمان کوتاه بیش از یکصد نوشتار با نام های مستعار از او چاپ 

میشود . جامعه برون مرزی از اینکه این همه نویسنده منتقد اسلام زاده 

میلادی با پیوستن به انجمن   1990شده به شوق آمده است . در سال 

 فرهنگی اجتماعی ایرانیان ، انتشار خبر نامه سازمان را به عهده میگیرد  

میلادی ، سال پیوستن به گروه مبارز زنده یاد دکتر کورش   1986سال 

آریامنش ) رضا مظلومان ( است . آشنائی دکتر روزبهانی با زنده یاد  

دکتر مسعود انصاری به دوستی و همکاری فرهنگی محکمی منجر  

میلادی و مرگ دکتر انصاری ادامه داشته و پس   2014میشود وتا سال 

فرهنگی دکتر مسعود انصاری و  –از آن اداره بنیاد پژوهشهای علمی 

میلادی   1994کانون اندیشه وران ایرانی به ایشان محول میشود . درسال 

دکتر روزبهانی با دکتر حسن صفوی نایب التولیه دانشگاه آمریکائی 

هاوائی و تنی از میهن پرستان دیگر حزب دموکرات مردم ایران در 

خارج را تشکیل میدهند . تاسیس انتشارات کانون در لس آنجلس با شعار  

کتاب ارزان برای هم میهنان بیدار از اقدامات دیگر ایشان است . در سال  

میلادی کار در دانشگاه لومولیندا ی کالیفرنیا را آغاز و اقدام به   1997



تاسیس مرکزی بنام بیو ژن در ریورساید می کند . کتاب تکنیک های 

جاری در آزمایشگاه سیتوزنتیک در این زمان انتشار می یابد . انتشار 

میلادی ادامه می  2005آغازشده تا سال  1998نشریه کنام که از سال 

یابد و در این سال دکتر مسعود انصاری انتشار و پخش پیام آزادگان را به  

 دکتر روزبهانی محول می کند که تا امروز بدون ایستا منتشر شده است .

، تیم دکتر مسعود انصاری ، دکتر روزبهانی ، دکتر ایرج   2006در سال 

زمانیان و خانم هما احسان دادخواستی در یازده مورد علیه جمهوری  

اسلامی به دیوان عالی لاهه ارائه دادند .در این سالها شاهد فعالیت سخت 

دکتر روزبهانی در تلویزیون پارس ، تلویزیون آزادی ، تلویزیون ملی  

لس آنجلس و  670ایران و رادیوهای صدای ایران ، صدای ملی ایران و 

هم چنین رادیوی ایرانیان سوئد ودر حال حاضر،رادیو مشروطه آلمان 

 هستیم  

: کتابهای دکتر روزبهانی   

 دیو مقدس ) شرح زندگی روح الله خمینی ( 

 مهدی بیا  

 محمد پیامبر شاه عرب 

 اسلام و حرکت ناسیونالیستی عرب 

 قرآن ، کلام محمد  

 دانشنامه مصور موسیقی ایران در پنج پوشینه 

 ویرانگران  

 اندیشه های بو دار  

د و بیست چهار هزار و یک در دو پوشینه ) فیلمنامه ( سیک  



 کاریکماتور های روزبه  

 برابر های پارسی در گفتگوی های روزمره  

 بنیاد اسلام و جمهوری اسلامی  

 حماسه کاوه آهنگر ) نمایشنامه (  

 گذشته چراغ راه آینده نشد ) نمایشنامه ( 

 سینما رکس آبادان ، فاجعه ای که تمام جهانیان باید بدانند ) فیلمنامه (  

 چگونه دین بازی ما ایرانیان دنیا را در خرافه فرو برد 

 خلقیات زشت ما ایرانیان و درمان آن 

 پژوهشی متفاوت در احوال سینمای ایران  

 تاریخ شرمگاهی اسلام 

 دشمن ما کیست ؟ 

 کتاب سبز ) مروری بر اندیشه های دکتر مسعود انصاری (  

 آینده نگری برای ایران  

 من ساواک را تبرئه کردم

 اگر فردوسی نبود 

 غروب و جاده 

 زن آقا 

؟ م میتواند فرهنگ علوم سیاسی را در خود جای دهدیچگونه یک رژِ   

 مشاوره ژنتیک در بیماریهای ارثی 

 ارث، محیط و سلامت کودک 



 بیماران متولد نشده 

 ژنتیک و بیماریهای زنان 

 راهنمای بیماران مبتلا به سندرم داون 

 تکنیک های جاری در آزمایشگاه سیتو ژنتیک 

پوشینه ) از زمان مظفر الدین شاه تا  پنجسینماتو گرافی در ایران در 

 امروز( 

 ایران بدون اسلام 

 رضا شاه بزرگ ، نابغه دوران 

 شاه و دشمنانش 

 محور مقاومت یا توطئه جهانی رویائی که نقش بر آب شد.

دکتر روزبهانی که بازنشسته ی کایزر ) سازمان درمانی پزشکی مشهور 

آمریکا ( است در حال حاضر ضمن اداره سایت پرتوان پیام آزادگان و 

نشریات چهار گانه آن ) پیام آزادگان ، ریشنامه ، جاهلیه و پیشتازان ( ، 

کانون اندیشه وران ایرانی ثبت شده در ایالت های واشنگتن دی سی و 

کالیفرنیا با فرهنگستان جهانی کورش بزرگ همکاری تنگاتنگی را دنبال  

 می کند .  

در راستای حفظ فرهنگ گهر بار ایران و ضدیت با تنها دشمن ایران و 

ایرانی ، یعنی اسلام ، تاسیس کتابخانه دیجیتالی پیام آزادگان با ده ها  

هزار کتاب اسکن شده و نزدیک به یک میلیون تراک موسیقیائی از زمان 

 قاجار تا امروز از اقدامات دکتر روزبهانی است. 

 

 



 


